

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

## Usage guidelines

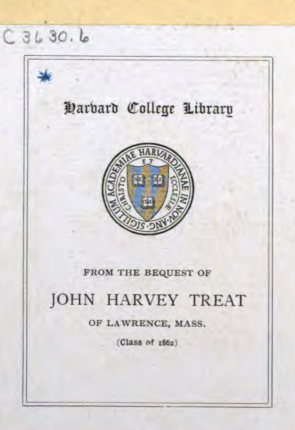
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

## **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



Digitized by Google

I ыл Бадзе Священнинъ К. Цинцадзе. Propeyanyin negonara 11 Sowar Bora Romana" ABTOREDANIA an oliger. ІЕРКВИ ГРУЗИНСКОЙ

(Историческій очеркъ IV—XI в.)

 $\sum_{i=1}^{n} |f_i| \leq 1 \leq \epsilon$ 



ТИФЛИСЪ Скоропечатня Ар. В. Кутателадзе, Никодаевская уд., № 21. 1905



Дозволено цензурою г. Тифлисъ, 13-го Мая 1905 года.



## АВТОКЕФАЛІЯ ЦЕРКВИ ГРУЗИНСКОЙ.

(Историческій очеркъ IV-XI в.).

Мы знаемъ, что грузины приняли христіанство въ первой половина IV в. и приняли его отъ грековъ\*). Можно было-бы, поэтому, ожидать, что въ перковномъ управлении Грузія водворится тотъ-же порядокъ, какой существовалъ тогда въ Греціи. Однако на самыхъ первыхъ порахъ мы замѣчаемъ нѣчто иное: тогда какъ въ Греціи чутьли не каждый городокъ (не говоря уже о большихъ городахъ) имълъ своего епископа, на всю Грузію, со встви ея городами и селами, былъ присланъ лишь одинъ епископъ да нъсколько свяшенниковъ и діаконовъ; и эти то пять-шесть человѣкъ должны были организовать церковное управление цълой страны. Присылая одного епископа, Константинъ Великій исполнялъ, конечно, просьбу царя Миріана, но если послѣдній сначала и не подозрѣвалъ того, что такое исполненіе его просьбы осуждало грузинскую церковь на втчную зависимость отъ церкви, находившейся въ другомъ государствѣ и отрѣшало ее отъ родной почвы, то первый не могъ не знать этого. Въ самонъ дълъ, по установившейся тогда практикѣ 1), избраніе и рукоположеніе епископа принадлежало исключительно епископамъ "той-же области" (въ которой требовался новый епископъ) и число избиравшихъ только "по належащей нуждъ" могло быть ограничиваемо тремя, хо-

<sup>\*)</sup> А. Хахановъ, Источники по введенію христіанства въ "Грузія, М. 1893. 42. Газ. Иверіа 1893 г. № 159.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) 4 пр. I Собора ср. Апостолское прявило Loogle

тя и въ этомъ случаѣ "посредствомъ граматъ" должно было быть выражаемо согласіе другихъ. А въ Грузір обрѣтался лишь одинъ епископъ, преемникъ котораго,, слѣдовательно, долженъ былъ быть поставленъ не въ-Грузіи и не по избранію грузинскихъ епископовъ, которыхъ и не было вовсе, а въ Греціи и по избраніюгреческихъ епископовъ.

Легко нонять, что такое положеніе вещей, весьма выгодное для политическихъ интересовъ Византіи на Востокѣ, но, въ тоже время, гибельное для успѣха христіанства въ Грузіи (особенно послѣ того, какъ въея предѣлахъ отыскивались лица, способныя достойноносить архипастырскій жезлъ), почти что въ самостоятельномъ государствѣ, рано или поздно должно былокончиться, что грузинская церковь, поэтому, должна была сдѣлаться церковью независимою, самостоятельною, автокефальною. И она, дѣйствительно, сдѣлаласьтакою, но когда и при какихъ обстоятельствахъ?

Историки Грузіи, занимавшіеся и занимающіеся этимъ вопросомъ, склонны думать, что грузинская церковь получила автокефалію еще въ пятомъ вѣкѣ. Естественно, поэтому, полагать, что авторитетное свидѣтельство въ пользу названнаго предположенія можно найти въ правилахъ Вселенскихъ Соборовъ, занимавшихся, между прочимъ, и подобными, каноническими вопросами. Однако, ничего подобнаго мы не находимъ въ самыхъ правилахъ Вселенскихъ Соборовъ. Только въ толкованіи на второе правило второго Вселенскаго-Собора Феодоръ Вальсамонъ замѣчаетъ слѣдующее: .Если находишь и другія независимыя (автокефальныя) церкви, какъ-то Болгарскую, Кипрскую и Иверскую, че удивляйся этому... Архіепископа Иверскаго почтило независимостью опредѣленіе антіохійскаю собора. Говорять, что во дни сосподина Петря, святвишаго патріарха Өеополя, т. е. великой Антіохіи, было соборное распоряженіе о томъ, чтобы церковь Иверская, подчиненная тогда патріарху Антіохійскому, была свободною и независимою (автокефальною)"<sup>2</sup>). Но изъ этихъ словъ Вальсамона ясно только то,

что грузинскій архіепископъ сначала былъ зависимъ отъ патріарха Антіохійскаго, а потомъ, на основаніи опредъленія частнаго антіохійскаго собора, во дни патріарха Петра, освободился отъ его зависимости, но когда именно имело место это обстоятельство, онъ не указываетъ, ибо упоминание о "господина Петра" не -содержить въ себѣ ничего опредѣленнаго. Антіохійскій престолъ до времени Өеодора Вальсамона занимали нъсколько "патріарховъ" съ именемъ Петра. Нътъ, поэтому, ничего удивительнаго въ томъ, что академикъ Вроссе, (а за нимъ и всъ остальные историки Грузіи), основываясь на указанномъ толковании Вальсамона съ одной стороны, и на сказании грузинской льтописи объ учрежденія католикосата въ Грувіи при Вахтангъ Горгасланъ (446-499) съ другой, -дълаетъ предположеніе о тождествѣ "господина Петра" съ знаменитымъ еретикомъ-патріарховъ Антіохіи Петромъ Фулономъ, (занимавшимъ святительскій престолъ въ 471, 475-478 и 485-488 гг.) а отсюда и освобождение грузинской церкви отъ зависимости антіохійскаго патріарха приписываеть этому самому патріарху Петру<sup>3</sup>). Но стоить

- 5 -

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Правила Вселенскихъ Соборовъ, ч. 1. в. 2 стр. 96 Москва 1877 г.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Histoire de la Georgie... par M. Brrosset p. 1 p. 292 n. 1. .et. 2; p. II livr. 2 p. 432. cp. A. Бакрадзе. "Исторія Грузів" :88, 146.

только сопоставить означенное сказаніе грузинской литописи объ учреждении католикосата при Вахтангь <sup>•</sup>) съ сказаніемъ той же льтописи объ освобождении: иверской церкви отъ Антіохійской значительно позже Вахтанга, при Адарнасэ<sup>5</sup>)—и ошибка нашихъ историковъ станеть какъ нельзя больше ясною.

Послѣднее "сказаніе", конечно, извѣстно было академику Броссе (точно также, какъ и его послъдователямъ) и онъ называетъ его очень интереснымъ, но тъмъ не менъе отворачивается отъ него<sup>6</sup>). Чтобы понять это "верхоглядство" даже самыхъ серьезныхъ историковъ Грузіи, надо обратить вниманіе на то, что сказаніе это Картлисъ Цховреба" пріурочиваеть къ царствованію Адарнасэ, жившаго въ VII вѣкѣ, тогда какъ лица, о которыхъ идетъ тамъ рѣчь, жили спустя не мало времени послѣ Адарнасэ. Это же обстоятельство, отмѣченное, впрочемъ, и самимъ Броссе, приводить нась къ слѣдующему предположенію: не внесено ли это извъстіе въ "Картлисъ Цховреба" послъ, помимо автора льтописи, другимъ лицемъ? Уже одно то, что списки нашей лѣтописи, бывшіе въ рукахъ самого Броссе, помѣщаютъ это извѣстіе въ разныхъ мѣстахъ"),. укрѣпляетъ въ насъ это предположение, переходящее въ полное убъждение послъ знакомства съ древнъйшими списками нашей лѣтописи, вовсе не содержащими въсебѣ этого извѣстія <sup>8</sup>).

- \*) H. de la G. p. I p. 190-195.
- <sup>5</sup>) ib. 229-230.
- 6) ibidem 230 n. 1
- 7) ів. 235 п. 2.
- \*) Бакрадзе Д. Исторія Грузіи 196.

Digitized by Google

Тѣмъ не менѣе сказаніе это внесено въ лѣтопись, а отсюда ясно, что позднѣйшій лѣтописецъ (редакторъ) придавалъ ему серьезное эначеніе, каковаго значенія не можемъ отнять у него и мы. Но откуда заимстовалъ его лѣтописецъ (позднѣйшій), не измыслилъ же все это онъ "отъ себя"?

Вопросъ этотъ такъ оставался бы вопросомъ, если не одно счастливое <sup>9</sup>) обстоятельство: г. Е. Такайшвили, издавшій въ 1891 году «Новый варіантъ житія св. Нины", включилъ въ предисловіе къ этому сочиненію "Извѣстіе о виновницѣ (доъдъось) обращенія грузинъ (въ христіанство) и о книгахъ, въ коихъ (объ этомъ событіи) повѣстуется"<sup>10</sup>). «Извѣстіе" это заслуживаетъ, по нашему мнѣнію, того, чтобы остановиться на немъ.

Въ началѣ своего сочиненія авторъ, называющій себя монахомъ Ефремомъ, говорить о причинѣ, заставившей его взяться за перо: екклесіархъ монастыря Симеона Чудотворца на Дивной горѣ, привлекавшаго

<sup>9</sup>) Предлагаемый очеркъ, составляющій часть одной изъ главъ болѣе обширнаго сочиненія, писанъ нами въ томъ же году (1891), въ которомъ явился и трудъ г. Такайшвили, оказавшій намъ не малую услугу. Въ настояшее время мы имѣемъ Ефремово "извѣстіе" въ сравнительно лучшемъ изданіи г. Ө. Жорданія. См. его "Хроники и другіе матеріалы для исторіи и литературы Грувіи". Тифлисъ 1893 г. стр. 33-37, 75-76, 47 и 53-54.

<sup>10</sup>) Новый варіантъ житія св. Нины, изд. подъ редакцією Е. Такайшвили. Тифлисъ 1891 г. ст. XXXVIII—LVII<sub>OOQ</sub> не мало грузинскихъ иноковъ, <sup>11</sup>) Іоаннъ Киріакосъ, <sup>12</sup>) задумалъ пріобрѣсть для своего монастыря праздничную минею (состоблобующим) на грузинскомъ языкѣ и въ предисловіе (а можетъ быть и въ послѣсловіе) къ ней пожелалъ помѣстить статью историко-библіографическаго характера. Составленіе послѣдней онъ поручилъ Ефрему, который и написалъ свое "извѣстіе".

Въ "Извѣстіи" этомъ авторъ сначала упоминаеть: а) о путешествім въ Грузію св. апостола Андрея Перво-

званнаго ("объ этомъ повъстуется, пешеть онъ, въ путешествіяхъ апостоловъ"<sup>13</sup>).

б) затъмъ приводить всю 24 главу первой книги Церковной исторіи блаженнаго Өедорита объ обращеніи грузинъ (съ обозначеніемъ главы, но безъ обозначеннія книги).

в) Далѣе говорить, что въ другихъ книгахъ (სხუэээ» буйоლэ» Зоба) написано, что "плѣнница" та, о которой говорить блаженный Өедорить и которая просвѣтила свѣтоиъ св. Евангелія грузинъ, по гречески называлась "Нонной" а "мы, грузины, измѣнивъ немного (греческое имя), именуемъ её "Ниной".

r) Посланный же въ Грузію (Константиномъ Великомъ) епископъ, какъ "найдено (Зтобот არს) былъ не иной кто, какъ св. Евстаейй, "патріархъ" антіохійскій, который и "рукоположилъ имъ (грузинамъ) католикоса—архіепископа". Съ этого времени, продол-

<sup>1)</sup> Палестинскій сборникъ, вып. 10, стр. 29, 185.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>) По изданію г. Жорданія: Іоаниъ Квирикэ, ст. 33. Г. Жорданія склоненъ думать, что этоть Іоаниъ есгь не иной кто, какъ католикосъ Грузіи Іоаниъ Сафарскій ibidem, примѣчаніе, а также и его Абхазскіе католикосы, Ставрополь 1893 г. стр. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>) По изданію г. Ө. Жорданія въ Грузію путешествоваль и а остоль Вареоломей, Хронаки 34. Digitized by Google

жаеть Ефренъ, католикосы грузинскіе рукополагались въ Антіохіи, и Церковь Грузинская, по опредѣленію царя (грузинскаго) и вельможъ его, ежегодно отправляла антіохійскому "патріарху" доходы съ имѣній 1000 семействъ. "Дань" эта давалась за выкупъ "веществъ св. мира, освящавшагося только въ Антіохіи".

д) Что же касается того, говорить далее Ефрень, когда сами грузины, согласно правиланъ и канонамъ дерковнымъ, стали рукополагать себъ католикосовъ, то объ этокъ мы нашли въ "хронографъ" Антіохійскомъ слѣдующее: во дни Константина (императора), называенаго Скоронъ (741-775) и въ патріаршество въ Антіохіи Өеофилакта (741-751) пришли изъ Грузін два монаха-послы и сказали блаженнъйшему Өеофилакту<sup>14</sup>), что христіане селеній грузинскихъ находятся въ больпой нуждь, такъ какъ, посль дней блаженнъйшаго Анастасія, священномученика и патріарха антіохійскаго (598-610), не быль рукоположень для нихь католикосъ-архіепископъ: трудность пути, занятаго агарянами, ившала этому. Выслушавъ пословъ, патріархъ созвалъ соборь архіепископовь, митрополитовь и епископовь и пожаловалъ грузинамъ протрептиконъ т. е. разръшительную, въ силу каковаго документа соборъ грузинскихъ епископовъ могъ рукоположить себѣ въ католикосы того, кого по волѣ Божіей И правилать ПО церковнымъ избиралъ соборъ тѣхъ же епископовъ. На этотъ же разъ рукоположенъ имъ въ католикосы одинъ изъ двухъ присланныхь монаховъ, именемъ Іоаннъ съ твяъ, однако, условіемъ, чтобы католикосъ поминалъ

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) Этихъ словъ ивть въ изданіи г. Такайшвили, поэтому беремъ ихъ изъ труда г. Жорданія, Хроники 75-76.008

его, патріарха, на службахъ, и чтобы грузины каждый годъ платили св. престолу антіохійскому 1000 драконовъ, витето вышеупомянутыхъ доходовъ съ имъній 1000 грузинскихъ семействъ. Эту сумму грузины платили антіохійскому престолу до дней патріарха Іоанна, который предоставиль ее Оресту, святому патріарху іерусалимскому, просившему о точъ царя грековъ Васи-лія. Съ этихъ поръ (т. е. со времени Өеофилакта) въ Грузіи только поминали (на службахъ) патріарха антіохійскаго, проявлявшаго свою власть надъ Грузіей лишь тогда, когда въ ней возникали безпорядки и ереси; въ такихъ случаяхъ патріархъ посылалъ туда экзарха<sup>15</sup>), какъ то случилось во дни блаженнъйшаго патріарха Өеодора<sup>16</sup>), пославшаго въ Грузію Василія

Грамматика для искорененія ереси озоболось (акакіанъ?) е) Вопрось о томъ, когда грузинскіе католикосы получили право освящать миро,—долго оставался для Ефрема вопросомъ, но затѣмъ онъ узналъ слѣдующее: вслъдствіе того, что пути между Антіозіей и Грузіей были заняты не христіанами, опасно было переносить св. миро изъ первой въ послѣднюю и потому католикосы получили право освящать миро на мъстъ (значитъ, послѣ Өеофилакта, рукоположившаго Іоанна по той же причинъ).

Наконецъ, ж) Ефремъ приводитъ Евагріево (изъ Прокопія) сказаніе объ обращеніи въ христіанство абхазцевъ при Юстиніанъ Великомъ (указана глава 22, но не указана книга четвертая церковной исторіи Евагрія) и заканчиваетъ свое "Извъстіе" слъдующими, относя-Іоанну Квирикэ, словами: не многія шимися къ

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>) Только по изд. г. Жорданія, Хроники 76. <sup>16</sup>) Петра, по томуже изданію ів. 76. Digitized by Google

слова сіи, разбросанныя во святыхъ (sic) книгахъ, какъ. нъкій собиратель семени (съятель), собраль я во едино, по указу и желанію твоему, человѣкъ Божій, который знаешь, что многіе не мало разъ (много разъ) спрашивали насъ объ этихъ лицахъ (?), но, по незнанію. нашему, впадали въ заблуждение и считали насъ (грузинъ) за отступниковъ отъ престола Великаго Петра, главы, (sic) апостоловъ т. е. отъ престола антіохійскаго<sup>17</sup>).

Таково содержание нашего "извъстия", XLVI-XLVII страницы котораго<sup>18</sup>) и составляютъ интересующее насъ иъсто "Картлисъ-Цховреба" 19) Но какому времени принадлежить это "Извъстіе", достоины ли довтрія его данныя и, если достойны, то насколько, и какимъ образомъ отрывокъ изъ него могъ попасть на страницы нашей лѣтописи?

Изъ содержанія самого "Извъстія" ясно, что 8Bторъ его, монахъ Ефремъ, не могъ жить раньше одинназцатаго въка, ибо упоминание объ антиохийскихъ патріархахъ: Іоаннѣ III (1004—1018) и Өедорѣ III (1084 -1042) и о царъ грековъ Василіъ Болгаробойцъ († 1023) достаточно ручаются за это. Но, съ другой стороны, Ефремъ не могъ жить и позднъе конца XI или, ПО крайней мъръ, начала XII въка, такъ какъ католикосъ Николай, жившій при Георгіъ Ш (1156-1184), въ сво-емъ сочиненіи "О столпъ животворящемъ, хитонъ Гос-поднемъ и церкви каволической обнаруживаетъ зна-комство съ настоящимъ произведеніемъ пера Ефремова<sup>20</sup>).

<sup>19</sup>) Н. de la g. I. p. 229—230. <sup>30</sup>) Рай Грузіи М. Сабинина СПБ. 1882 г. стр. 96 Е. Та-кайшвили, Новый Варіанть XLIV—XLV, примъчаніе. Катол. Николай неправильно приписываеть блаж. Өсодориту интине. будто

<sup>17)</sup> Послѣдняя мысль ясно выражена только въ изданія О. Жорданія, Хроники 53.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>) У Жорданія стр. 75-76.

Если, такимъ образомъ, "Извѣстіе" наше составляеть трудъ XI въка и данныя его почерпнуты, какъ говорить авторъ, изъ антіохійскаго "хронографа", то они (данныя) получають въ глазахъ историка безуслов-но важное значеніе. А что Ефремово "Извъстіе, въ главныхъ частяхъ составлено на основания антіохійскихъ источниковъ, -- это можетъ быть доказано свидътельствомъ двухъ писателей, одинъ изъ коихъ весьма X весьма компететень, такъ какъ онъ самъ жилъ въ монастырѣ Симеона Дивногорца и, приблизительно, въ тоже время, когда долженъ былъ жить тамъ и Ефремъ Младшій. Писатель этотъ, - іеромонахъ того же монастыря Никонъ Черногорецъ. Никонъ, пользовавшійся, по его словамъ, "хронографомъ" антіохійскимъ, въ 37 словъ ·своего "тактикона" говорить буквально тоже самое, что и Ефремъ Младшій: о путешествіи въ Грузію св. Евстаеня, о рукоположени имъ для грувинъ "съборнаго спископа", о зависимости грузинской церкви отъ антіохійской, о "дани" первой послѣдней, объ "освобожденіи" грузинской церкви отъ антіохійской при Өеофилактъ и т. п. <sup>21</sup>).

въ Грузію ѣздилъ св. Евстаейй антіохійскій Легко извиняемая но отношенію къ к. Николаю ошибка эта вовсе не простительна поздиѣйшему автору "Очерковъ изъ исторіи грузин. перкви въ XI и XII вѣкахъ", который, ничто же сумняся, увѣряетъ, что "Θеодоритъ на основаніи словъ Руфина утверждаетъ, что первымъ епископомъ, прибывшимъ въ Грузію, былъ св. Евстаейй антіохійскій ("Дух. Вѣст. Груз. Экзархата № 18 за 1893 г.). Можемъ увѣрить г. А. Гзеліева, что Өзодоритъ ничего подобнаго не "утверждаетъ"... Нечего говорить о Руфинѣ...

<sup>31</sup>) Три статьи къ Русскому палестиновъдънію, изданныя арх. Леонидомъ,—Православный Палестинскій Сборникъ, вып. 16, стр. 46—49. Digitized by GOOGLE Другой писатель — это хорошо извѣстный антіохійскій патріархъ, Макарій, путешествовавшій по Россіи и Грузіи въ XVII в. Патріархъ Макарій въ своемъ сочиненіи: "Списокъ антіохійскихъ патріарховъ", сочиненіи, пополненномъ антіохійскимъ же священникомъ Михаиломъ Брекомъ (жилъ въ XVIII в.) и переведенномъ на русскій языкъ "), глубокимъ знатокомъ христіанскаго-Востока, покойнымъ преосвященнымъ Порфиріемъ Успенскимъ, говоритъ почти тоже самое, что и Ефремъсъ Никономъ. Сочиненіе патр. Макарія имѣетъ для насъ такое же значеніе, какъ и выше названныя, и мы поговоримъ о немъ нѣсколько ниже, а теперъ займемся рѣшеніемъ вопроса: какимъ образомъ отрывокъ изъ "Извѣстія" Ефрема попалъ въ нашу лѣтопись и при томъне на свое мѣсто?

Иы уже говорили, что редакторь <sup>28</sup>) грузинской лѣтописи придаваль "Извѣстію" Ефрема важное значеніеи потому внесь его въ "Картлисъ-Цховреба", но, въ тоже время, будучи знакомъ съ исторіей Вселенской" Церкви не особенно хорошо, или даже совсѣмъ не хорошо, онъ рѣшительно не зналъ: гдѣ именно слѣдуетъ помѣстить интересующій насъ отрывокъ изъ "Извѣстія" Ефрема. Изъ всѣхъ лицъ, упоминаемыхъ въ этомъ сочиненіи, за исключеніемъ Андрея Первозваннаго и св-Нины, ему были "извѣстны" лишь два, императоръ Юстиніанъ и католикосъ Іоаннъ, которые, къ тому же,

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>) Востокъ христіанскій—Сирія. Прибавленія къ "Трудамъ Кіевской духовной академіи" за 1874 г. т. II; стр. 368-369, 399—401. Путешствіе патр. Макарія печатается въ новомъ переводѣ въ "Православномъ Собесѣдникѣ" за 1905 г.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>) По мнѣнію г. Жорданія отрывовъ этотъ внесенъ въ лѣтопись царевичемъ Теймуразомъ, Хрон. VIII. zeed by Google

не были современниками: въ періодъ жизни Юстиніана въ Грузіи были другіе католикосы. Прининая во вниманіе это послѣднее обстоятельство, редакторъ обращение абхазцевъ <sup>24</sup>) отнесъ ко времени Парсмана VI (542-557), двиствительнаго современика Юстиніана (527-565), а освобождение грузинской церкви отъ ан тіохійской ко времени послюдняю католикоса съ именемъ "Іоаннъ", жившаго при Адарнасэ (619-639), ко торый, по всемъ вероятіямъ редактора и долженъ былъ быть твиъ Іоанномъ, о которомъ говоритъ Ефремъ <sup>25</sup>). Такой ошибкѣ редактора много способствовало и то обстоятельство, что . Картлисъ-Цховреба" перечень первыхъ католикосовъ заключаетъ Эвнономъ (жилъ при Степанозв II 639-663), возобновляеть же-Мельхиседекомъ (при Багратъ IV 1027-1072), а въ промежуткъ между ними не упоминаеть ни одного католикоса: точно ихъ и не бывало въ Грузіи. Но, въ настоящее время, мы знаемъ цѣлый рядъ грузинскихъ первојерарховъ отъ Іоанна перваго (при Миріанѣ 265—342), перваго архіепископа грузинскаго, вплоть до католикоса Арсенія II, время жизни котораго надо отнесть приблизительно къ X въку<sup>26</sup>). Между этими п<del>орв</del>оіерархами съ именемъ "Іоаннъ" встрѣчаются четыре архипастыря, цер-вый изъ которыхъ жилъ при Миріанѣ (265—342), вто-рой—при Арчилѣ I (410—434), третій—при Адарнасэ (619-639), и четвертый-значительно позже, спус-тя 13 архипастырей послѣ Іоанна III и девять послѣ

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>) Н. de la g. 1 р. 218. <sup>25</sup>) ib 223-230. Е. Такайшвили. Новый Варіанть L-LI. <sup>36</sup>) Новый варіанть Е. Такайшвили табл. III и Жорданія, Хроники... 38-44, 47-49, 51-52, 54-59, 62, 66, 69, 71, 75, 78-79. Е. Такайшвили Источники Грузинскихъ лѣтописей. Тифлисъ 1900 г. стр. 48. Digitized by Google

Эвнона, послѣдняго изъ названныхъ въ лѣтописи и современника Степаноза II (634—663). Вотъ этотъ то католикосъ Іоаннъ IV и есть, по всѣмъ даннымъ, тотъ католикосъ Іоаннъ, котораго рукоположилъ антіохійскій патріархъ Өеофилактъ (744—751) и о которомъ говорятъ намъ Ефремъ, Никонъ и патр. Макарій<sup>27</sup>).

Такимъ образомъ, соборное опредѣленіе антіохійской церкви объ освобожденіи отъ ся зависимости церкви Иверской по Вальсамону имѣло мѣсто при "господинѣ Петрѣ", личность котораго историки Грузіи отожествляютъ съ личностью Петра Гнафевса, а по Ефрему – Никону при блаженнѣйшемъ Өеофилактѣ, жившемъ въ VШ вѣкѣ. Какъ же примирить это противорѣчіе? Бакъ же выйти изъ этого затрудненія?

Очевидно, что Ефремъ, Никонъ, Вальсамонъ и Макарій говорять намъ о фактахъ однородныхъ. одинъ изъ коихъ имѣлъ мѣсто при патріархѣ Өеофилактѣ, а другой при патріархѣ Петрѣ. Поэтому, въ давномъ случаѣ, вопросъ можетъ быть поставленъ такъ: который изъ названныхъ патріарховъ жилъ раньше и который изъ нихъ, слѣдовательно, впервые даровалъ грузинской церкви автокефалію?

Въ противность общепринятому въ Грузіи мнѣнію, что автокефалію церкви иверской впервые даровалъ патріархъ Петръ Кнавей, мы полагаемъ, что сей патріархъ еретикъ, въ этомъ отношеніи, для церкви грувинской не сдѣлалъ ровно ничего <sup>26</sup>) и, что, слѣдова-

<sup>21</sup>) См. у Е Такайшвили, Новый варіанть житія св. Нины, стр. 50-52, примѣчаніе.

<sup>36</sup>). Какъ не дѣлалъ ровно ничего и "иной. Петръ Кнасей, "святой, котораго нѣкоторые считаютъ въ порядкѣ счисленія Петромъ вторымъ. Онъ патріаршествовалъ въ 493-495 г. г., а еретика Цетра Кнасея считаютъ анти-патріархомъ нѣсколькихъ патріарховъ. Арх. Сергія, Полный мѣсяцесловъ Востока, т. II стр. 686. Владиміръ, 1901 г. С. Горгадзе, Кавказскій край № 4 1905 г. стр. 10. тельно, •господинъ Петръ" Вальсамона есть не иной кто, какъ антіохійской патріархъ *Петръ III*, занимавшій святительскій престолъ Өеополя между 1052 и 1062 гг. приблизительно (въ 1052 г. вступилъ на патріаршій престолъ самъ Петръ III, а въ 1070 г. скончался его преемникъ Өеодосій III <sup>39</sup>).

<sup>29</sup>). Уже форма выраженія Вальсамона (Говорять, — что во дни господина Петра, святъйшаго патріарха. .) показываеть, что пространство времени, отделяющее его (Вальсамонъ жилъ въ XII въкъ) отъ "господина Петра" сравнительно не большое и что святъйшій патріархъ Өеополя не есть одно лице съ еретикомъ -патріахонъ Петромъ вторымъ (Петромъ первымъ антіохійцы считають перваго своего "патріарха", т. е. самого Первоверховнаго Апостола Петра), прозваннымъ в Фулономъ и Кнаесомъ в Нассаромъ. (Что Вальсанонъ говорить о Петрѣ Ш, а не о Петръ II си. у пр. Порфирія въ Грибавленіяхъ къ трудамъ Кіевской духовной академии" за 1874 г. г. 355). Антіохійской же патріархъ Макарій, со словъ византійскаго историка Кедрина, о Петръ Ш яншеть воть что: "когда въ антіохійскому патріарху Петру Ш пришли грузины, дабы получить отъ него рукоположение по древнему обычаю, и когда онъ узналъ отъ нихъ, что они претерпъваютъ бъды и большіе ущербы отъ господствовавшихъ тогда надъ ними языковъ, созвалъ соборъ архіереевъ своихъ, и рукоположнаь имъ другого каноликоса, вибсто каноликоса армянскаго, уклонившагося отъ нашего догмата и установилъ, чтобы онъ рукопологаль епископовь въ тѣ страны и быль бы самоглавень, но въ молитвословіяхъ вспоминалъ бы антіохійскаго патріарха. какъ это дёлалъ первый казоликосъ, рукоположенный для иверцевъ антіохійскимъ патріархомъ Өсофилавтомъ, о чемъ мы говорили прежде". (Прибавленія въ труд. Кіев. Духов. Акад. за 1874 г. ч. II, стр. 416)).

Не смотря на то, что приведенное мѣсто изъ сочиненія патріарха Макарія проливаетъ нѣкоторый свѣтъ на занимающій насъ вопросъ, мы не можемъ не отмѣтитьнѣкоторыхъ несообравностей въ словахъ п. Макарія. Прежде всего здѣсъ обращаетъ Что патріархъ Петръ П Кнаеей (ни еретикъ, ни иной, святой) не предоставлялъ грузинской церкви автокефаліи, – это ясно изъ того, что грузинская церковь

на себя внимание то, что, по словамъ п. Макария, въ это время Грузія испытывала "господство языковъ", между тёмъ какъ мы знаемъ, что современникомъ Петра III былъ царь Грузіи Багратъ IV (1027-1072), который не только не испытывалъ "господства надъ собой, но находилъ возможнымъ доканчивать SSIKOB5" чудо своего въка-хорошо извъстный Багратовъ соборъ въ Кутансѣ-и строить не менѣе извѣстную церковъ св. Георгія въ Гелатскомъ монастырѣ (Жорданія Ө. Хроники... стр. 202). (Впрочемъ, въ восточной Грузіи, до 1042 года дъйствительно держались арабы, но дёло въ томъ, что центръ тогдашней жизни грузинскаго царства сосредоточивался въ "Абхазіи", т. е. въ западной Грузіи; если же что и возмущало Баграта, то это внутренніе равдоры и междоусобія князей). Ясно отсюда, что грузины не могли просить себѣ католикоса или лучше, -права ставить себѣ католикосовъ по этой причинь. Да и страннымъ представляется подобная просьба со стороны грузинъ, получившихъ «самогмавенство» еще при патр. Өсофилантъ, лишь до времени котораго «держался тамъ (въ Грузія) обычай, что по смерти какого либо епископа (по переводу-же г. П. Жузе "архіерея Католикоса", Прав. Соб. 1905 г. **№ 1 стр. 117) избранный на мёсто** его ходилъ въ Antioxiro за рукоположеніемъ", какъ объ этомъ сообщаеть самъ патріархъ Макарій (ibidem стр. 399), не говоря уже объ Ефремѣ и Никонѣ.

Затёмъ, патр. Макарій пишетъ, что Өсофилактомъ былъ поставленъ первый касоликосъ Грузіи, тогда какъ хронографъ антіохійскій, которымъ безспорно пользовался п. Макарій, ясно говоритъ, что касоликосъ ставился и "до дней Анастасія священномученика" (598—610), хотя это извёстіе патр. Макарій почему то пропустилъ и передаетъ вмёсто него цёлую легенду о нападеніи на грувинскихъ посланцевъ—монаховъ разбойниковъ в объ умерщвленіи послёдними 10 изъ монаховъ (ibidem 400).

Наконецъ, страннымъ кажется и слёдующее обстоятельство: Патріархъ Петръ рукопологаетъ грузинамъ католикоса "вмёсто касоликоса армянскаго, уклонившагося отъ нашего догиата"...

2

— 18 —

подчинялась патріарху антіохійскому много времени спустя послѣ Петра Кнаеея: она получала католикосовъ изъ Антіохіи, или рукоположенныхъ въ Антіохіи, вплоть до времени патріарха Анастасія священномученика (598 — 610<sup>30</sup>). И такой порядокъ вещей грузинамъ казался совершенио естественнымъ: они, напротивъ, жалуются патріарху Θеофилакту о томъ, что для нихъ, грузинъ, со дней Анастасія священномученика не былъ поставленъ католикосъ—архіепископъ (разумѣется въ Антіохіи, а не на мѣстѣ, въ Грузіи, гдѣ ставились католикосы, девять изъ коихъ были даже женатые<sup>31</sup>),—явленіе уже рѣдкое въ практикѣ тогдашчей православной

эти слова Кедрина (а разъ ихъ принимаетъ п. Мы понимаемъ Макарій безъ оговорки, - вначитъ и сего послѣдняго) такъ: послѣ смерти перваго иверскаго католикоса Іоанна, рукоположеннаго цатр. Өеофилактомъ. грузинскіе епископы не сумѣли вос пользоваться даннымъ имъ антіохійскимъ патріархомъ "протреп-тикномъ" и не рукоположили себъ католикоса. Вслъдствіе ли сего не умѣнія или другой какой либо причины, грузинскіе еписвопы подчинились армянскому католикосу, съ которымъ первые прервали сношеніе лишь тогда, когда послёдній "уклонился отъ нашего догмата". Если мы върно поняли Кедрина, --а поняли вфрно, -- то трудно представить что мы надфемся, что нибуль подобное. Въ самомъ дѣлѣ, православные грузины (въ православін имъ не откавывають Кедгинъ-Макарій) получають арыянскихъ первосвятителей до половины католикосовъ 0ТЪ одиннадцатаго въка, а армяне еще въ шестомъ (а не въ пятомъ, какъ полагаетъ И. Троицкій. Изложеніе вѣры церкви Армянской. стр. 223-224) въкъ отдълившіеся отъ православія, "уклоняются отъ нашего догмата" во времена, или нъсколько раньше, антіохійсваго патріарха Петра Ш!?

<sup>30</sup>). Палестинскій сборникъ вып. 16. стр. 46—49; Новый Варіантъ житія св. Нины XLVI; Хроники... 76.

•). Хроники... 75

Digitized by Google

церкви) и этой своей жалобой краснорѣчиво устраняють приведенное выше предположение историковь Грузіи и, наобороть, подтверждають наше, заключаюшееся въ томъ, что "автокефалія" дарована церкви иверской впервые патріирхомъ Өеофилактомъ, чему весьма много способствовало одно "случайное" обстоятельство.

Въ началѣ ∨П вѣка, благодаря тому, что .пути между Антіохіей и Грузіей были заняты агарянами", грузины оказались фактически автокефальными, т. е. не имвя возможности посылать избраннаго въ католикосы кандидата для рукоположенія въ Антіохію, грузинскіе епископы стали ставить католикоса уже сами. Но при этомъ, какъ видно, ихъ не покидала мысль, что такое дѣяніе ихъ есть превышеніе власти, поступокъ незаконный, и что, слѣдовательно, какъ только откроется возможность, надо или возстановить прежнее status quo, или же выпросить законную, формальную автокефалію. Само собой разумѣется, что первому грузины предпочли второе и потому снарядили посольство къ антіохійскому патріарху Өеофилакту съ просьбой, — освободить грувинскую церковь отъ попечений антіохійскаго патріархата и признать ее самоглавной, автокефальной. Посланные явились къ патріарху и сказали зачёмъ были посланы. Өеофилакть же, по словамъ вышеупомянутаго антіохійскаго патріарха Макарія, выслушавъ пословъ, собралъ своихъ архіеровъ и сказалъ, что, "по причинѣ отдаленности отечества ихъ (грузинскихъ пословъ) и небезопасныхъ путей надобно устроить церковное дѣло ихъ иначе. Тогда отцы сего помъстнаго собора вмъстъ съ поименованнымъ патріархомъ рѣшили рукоположить одного изъ двухъ іереевъ (пришедшихъзизъ Срузіи), и

поставить его каноликосомъ, и дать ему власть рукопомагать тамъ, по необходимости, епископовъ и митрополитовъ, которые и обязаны поминать его въ священныхъ службахъ, а онъ да поминаетъ имя патріарха антіохійскаго; по смерти же его да собираются архіереи, и, избравъ другого вытсто его, пусть рукополагиють его, а въ каждое трехлютие посылають антіохійскому патріарху надлежащіе доходы патріаршей каведры съ намъстникомъ, какого пошлетъ къ нимъ пат-piapxъ для разбирательства и упорядоченія дълъ ихъ. Ибо антіохійскому патріарху принадлежали у нихъ жалованныя деревни и метохи во всемъ грузинскомъ царствь и тамъ постоянно находился патріаршій игуменъ всвхъ монастырей, оглашалъ и училъ грузинъ: тамъ тысяча деревнь пожалована была царемъ иверскимъ, царицею и вельможами ихъ, еще Евстаеію, патріарху антіохійскому, когда онъ крестилъ ихъ. Доходы со всѣхъ этихъ деревнь собирались и посылались антіохійскому патрíарху"<sup>32</sup>).

Изъ приведенныхъ словъ патр. Макарія (который говоритъ въ сущности тоже, что и Ефремъ съ Никономъ) видно, что просьба грузинъ патр. Өеофилакту показалась, хотя и справедливой, но далеко неисполнимой, или лучше нежелательною къ исполненію, и потому онъ ръшился устроить дъло такъ, чтобы и грузины были удовлетворены и антіохійская каведра не теряла своего вліянія на церковь Иверскую. Ръшивъ такъ, патр. Эеофилактъ рукоположилъ одного изъ присланныхъ іереевъ или іеромонаховъ въ католикосы Грузіи и предоставилъ

<sup>&</sup>lt;sup>83</sup>). Прибавленія къ Труд. Кіев. дух. академін за 1874 г. ч. П. стр. 400.

грузинскимъ епископамъ право ставить себѣ католикосовъ и впредь, безъ въдома и согласія на это патріаржа антіохійскаго \*\*). Даровавъ, такимъ образомъ, грузинской церкви "автокефалію", патріархъ поставилъ "автокефальнымъ" католикосамъ въ непременную обязанность поминать на службахъ первосвятителей Антіохіи, чъиъ вовсе недвусмысленно намекалъ, что патріархъ антіохійскій и есть собственно духовный глава грузинской церкви, а не "автокефальный" ся католикосъ. Затвиъ патріархъ вспомнилъ, что щедрые грузинскіе цари и вельможи съ первыхъ же дней возникновенія въ Грузіи христіанства принесли въ даръ антіохійскому престолу не мало селъ и деревень, управлявшихся "патріаршимъ игуменомъ . Этотъ патріавшій игуменъ, постоянно проживавшій въ Грузіи и среди народа проводившій дни свои, долженъ былъ оказывать содъйствіе грузинскому духовенству въ дѣлѣ учительства народнаго и, по всей въроятности, во всемъ, что не касалось собиранія и отсылки патріаршихъ доходовъ, подчинялся первосвятителю церкви грузинской. Съ тѣхъ поръ же, какъ агаряне оторвали Грузію отъ Антіохіи, надо полагать, что въ Грузіи не стало и этихъ игуменовъ И сявдуемые антіохійскому престолу доходы или совствиъ не высылались или высылались весьма не авкуратно. Жалуясь на это новому католикосу, патріархъ Өеофилактъ

<sup>&</sup>lt;sup>88</sup>). Онъ же, кажется, предоставилъ католикосамъ праве варить св. муро на мъстъ, какового права католикосы прежде -ме имъли (Прав. Пал. Сбор. вып. 16. стр. 48. Новой варіантъ... LIII—LIV, Хроники... 47), хотя едва ли ошибемся если скажемъ, что грузинскіе католикосы варили св. муро у себя и раньше: въдь не можетъ же быть, чтобы грузины, оторванные отъ Антіохіи агарянами, получали св. муро изъ Антіохіи. а котоликосовъ ставили сами?!!.

пожелаль возстановить институть игуменовь, снабженныхъ уже не широкой властью учительства, какъ прежніе игумены, а обязанныхъ собирать доходы съ патріаршихъ имвній и отправлять ихъ чрезъ патріаршихъ наитстниковъ, посылаемыхъ въ Грузію по распоряжению патріарха чрезъ каждые три года. Ничего во всемъ этомъ не подозрѣвавшій, католикосъ Грузіи согласился на предложение патріарха, упустивъ изъ вниманія то, что патріархь не даромъ же выговарывалъ себѣ право посылать чрезъ каждые три года въ Грузію своего наивстника, въ глявную обязанность которому ставилось не иное что, какъ "разбирательство и упорядочение дълъ". А "упорядоченіе и разбирательство дѣлъ" патріаршій намъстникъ могъ только при содъйствін игумена патріаршихъ монастырей, который, такимъ образомъ, по мысли патріарха Өеофилакта, получилъ весьма важное значеніе: онъ долженъ былъ зорко следить за всеми делами, производящимися у католикоса, или лучше, за всёми словами и действіями католикоса и докладывать обо всемъ патріаршему намъстнику (по Ефрему и Никону, Экзарху \*\*), который, если находиль что нибудь въ действіяхь

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup>). По Ефрему и Никону экзархъсей являлся лишь тогда, когда въ Грузіи возникали церковные безпорядки и ереси (Жорданіа, Хроники... 76, Такайшвили, Новый варіантъ... L, Пал. Сборн. вып. 16, стр. 48), но такъ какъ ереси и безпорядни не могли возникать какъ разъ чрезъ каждые три года, а патріарху нужно было знать, что дѣлается въ Грузіи, то Өеофилактъ принужденъ былъ снабдить своего намѣстника и другимъ порученіемъ, хотя и офиціальнымъ, но менѣе щекотливаго карактера, —каковымъ порученіемъ и ярлялось хожденіе за докодами манастырей. Прибывъ въ Грузію и узнавъ все нужное отъ игумена монастырей, намѣстникъ уже самъ находилъ поводъ для "разбирательства и упорядочевія дѣлъ церковныхъ".

католикоса не согласнымъ съ планами и предначертаніями патріарха антіохійскаго, и начиналъ весьма непріятное "разбирательство и упорядоченіе дѣлъ". Слѣдовательно, если католикосъ не желалъ имъть непріятныхъ столкновеній съ партіаршіимъ намѣстникомъ, то долженъ былъ постоянно задабривать скромнаго игумена патріаршихъ монастырей, долженъ былъ въ своихъ дѣйствіяхъ сообразоваться съ мыслями сего послѣдняго и, такимъ обравомъ, прибѣгать къ тому способу дѣйствій, который считается не дозволеннымъ у людей болѣе или менѣе нравственныхъ, а для людей дѣйствительно нравственныхъ такое положеніе вещей является самымъ мучйтельнымъ и нетерпимымъ.

- 23 -

Не невѣроятно, поэтому, полагать, что въ Грузіи, сначала благодарной патр. Өеофилакту, должны были нонять, что положение "автокефальнаго" католикоса сдълалось несравненно хуже положенія неавтокефальныхъ его предшественниковъ, что если послъдніе и не рукополагались въ Грузіи и не имѣли права освящать у себя муро, то, по крайней мъръ, во всъхъ другихъ отношенияхъ были свободны: они чувствовали себя въ Грузін полными хозяевами, дъйствовали такъ, какъ внушали имъ законы церковные, совъсть, и знаніе истинныхъ нуждъ управляемой церкви, между твиъ какъ настоятій »автокефальный Католикосъ принужденъ патріар. быль считаться съ мнѣніемъ игумена намфстнику монастырей И ОТДАВАТЬ ОТЧЕТЪ ШИХЪ антіохійскаго первосвятителя и тімь самимь унижать свой высокій санъ. Необходимо, поэтому, думать, что въ Грузіи въ скорости зародилась мысль о пріобрѣтеніи полной церковной автокефали и мысль эта тімь болію должна была безпокоить грузинь, чемъ чаще повторялись непріятные визиты намѣстниковъ антіохійскаго патріарха, но до осуществленія этой мысли прошло много времени: грузины должны были ждать благопріятныхъ обстоятельствъ, а они наступили лишь въ одиннадцатомъ вѣкѣ, во дни господина Петра.

Отъ времени патріарха Өеофилакта до дней патр. Петра III въ исторіи Грузіи произошли значительныя перемѣны: разрозненная прежде Грузія, съ десятаго вѣка, подъ властью Абхазскихъ Багратидовъ, начинаетъ собираться во едино и въ одиннадцатомъ въкъ является тѣсно сплоченнымъ государствомъ съ единодержавнымъ царемъ во главв. Цари Грузіи Давидъ Великій Куропалать, Баграть III, Георгій I и Баграть IV создали изъ Грузіи крупную политическую единицу, съ которой надо было считаться, и не удивительно, поэтому, что и католикосы Грузіи стали смотръть на себя нѣсколько иначе: стали считать себя іерархами самостоятельными или, по крайней мёрѣ, долженствтющиии быть таковыми: а последствиемь такого взгляда явилось то, что католикосъ Мельхиседекъ, человѣкъ рѣшительный и энергичный, прямо сталъ титуловать себя католикосомъ-патріархомъ <sup>вь</sup>) и патріархонъ, а не католикосомъ-архіепископомъ или просто католиего предшественники, и косомъ, какъ титуловались этимъ самымъ ясно далъ понять, что онъ не желаетъ посторонняго вившательства въ дъла своей спархіи, какъ не допускали подобнаго вывшательства и патріархи церкви греческой. Но, чтобы еще рельефние выразить все это, католикосъ долженъ былъ перестать поминать на службахъ патріарха антіохійскаго и указать игумену

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup>) Картлисъ-Цховреба ч. І, стр. 212, 218,220.009/с

патріаршихъ монастырей надлежащее мѣсто, что онъ, по всей въроятности, и не упустилъ сдълать. Само собой разумбется, что зазнавшемуся греческому игумену подобное распоряжение патріарха-католикоса должно было показаться оскорбительнымъ и потому онъ, въроятно, поспѣшилъ донести о поведении католикоса патріарху Петру III... Нужно полагать, ОТР пораженный поступкомъ католикоса и растерявшійся игуменъ донесъ патріарху, что первосвятитель церкви Иверской ръшился на такое дело не по чему либо другому, какъ потому, что онъ придерживается ереси, названной у Ефрена ересью одоловововов. На такое весьма важное донесеніе игумена патріаршихъ монастырей въ Антіохіи должны были обратить серьезное внимание уже потому одному, что означенное время было временемъ смуть и волненій въ жизни церкви вселенской: въ это время готово было совершиться отпадение Западной церкви оть Восточной, о чемъ душевно скорбълъ великій патріархъ великой Антіохіи и готовъ былъ на всякаго рода обрядоваго характера уступки Риму, лишь бы не нарушалось единство вселенской церкви 37). Въ это же время началъ предъявлять претензіи на цатріаршій титуль и аквилейскій епископь, желая, разумьется, отдѣлиться тѣмъ отъ Рима, но едва ли подчиниться цер-кви Восточно-православной <sup>36</sup>). Понятно, поэтому, что

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup>) Жорданія, Хроники... 76. Таканшвили, Новый варіанть... L.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>) В стокъ христіанстій. Сирія. Антіохійскіе патріархи въ арабскомъ спискъ священника Іоанна Жеми, 1756 года, въ Прибав. въ Трудамъ Кіев. Дух. Академін за 1875 г., ч. 1, стр. 476—478, а также Прибавленія въ труд. Кіев. Академін за 1874 г., ч. II стр. 416—417.

<sup>&</sup>lt;sup>83</sup>) ibldem. и Е. Голубинскій, Исторія Русской церкви т. І. ч. І. Москва 1901 г. стр. 260.

донесеніе игумена патріаршихъ въ Грузіи монастырей о новоявленной ереси и о "своеволіи" грузинскаго католикоса должно было навести Петра III вовсе не на утѣшительныя мысли, но прежде чѣмъ предпринять какія нибудь мѣры, патріархъ послалъ въ Грузію своего намѣстника—экварха, Василія Грамматикоса, которому и поручилъ увнать на мѣстѣ: насколько справедливо донесеніе игумена и почему католикосъ захотѣлъ бытъ патріархомъ?!

Между тѣмъ, окружавшіе Петра III лица, какъ видно изъ житія св. Георгія Мтацминдели <sup>39</sup>), продолжали возбуждать патріарха противъ грузинъ. Они (воспользовавшись, навѣрное, "открытіемъ" игумена патріар-

<sup>39</sup>) Рай Грузин - საქართველოს სამოთხე. М. Сабинина. СПБ. 1882 г. стр. 460-461. По словамъ писателя житія св. Георгія, настоящій енизодъ изъ жизни святого относится ко времени патр. Өеодосія, преемника Іоанна, но, по нашему митию, въ данномъ случав, авторъ житія ошибается. Дбло въ томъ, что въ одиннядпатомъ въкъ на антіохійской казедръ сидъли два патріарха съ именемъ "Өеодосій", — Өеодосій Ш и Өеодосій IV. Өеодосій Ш быль преемникомъ Петра Ш и умеръ въ 1070 году, а Өеодосій IV, дъйствительно преемникъ Іоанна IV, (Прибяв. въ Трудамъ Кіев. Дух. Академіи за 1874 г. ч. II, стр. 417 и за 1875 г. ч. I, стр. 478-479) не могъ разсуждать со св. Георгіемъ: онъ занялъ казедру послѣ 1110 года, тогда какъ св. Георгій преставился 29 іюня 1066 г. (по мнѣнію г. Жорданія 1065 года, Хроники... 209). Если же допустить, что патр. Өеодосій житія есть одно лицо съ патр. Өеодосіемъ III, то и тогда придется отвазать автору житія въ точномъ знаніи именъ патріарховъ (ибо Өеодосій Ш быль преемникомь Петра, а не Іоанна) Антіохія, а самое это обстоятельство уполномочиваеть насъ отнести означенный епизодъ ко времени патр. Петра Ш. Во 2-хъ, время патріаршества Өеодосія Ш-приблизвтельно 1060—1070 гг.- совпадаеть съ послёдними годами житія своот Георгія, когда сей шихъ въ Грузіи монастырей) донесли патріарху, что грузины и впрямь еретики, что это имъ извъстно достовѣрено и для оправданія своего донесенія сослались на дивно-горцевъ-грузинъ. Патріархъ, усумнившись было сначала въ достовърности донесенія окружавшихъ его лицъ, наконецъ повѣрилъ имъ и потребовалъ къ себѣ св. Георгія Мтацииндели, который принужденъ былъ прочитать Символъ Впры и темъ уверить патріарха въ томъ, что, какъ онъ, такъ и его единоплеменники совершенно православны. Оставшись, такимъ образомъ, при "печальномъ интересъ", враги грузинъ подошли къ патріарху съ другой стороны: предчувствуя, что миссія Василія Грамматикоса, долженствовавшаго заставить католикоса отказаться отъ "патріаршества", едва ли будетъ успѣшна (въ ереси грузинъ нельзя было обвинить), они постарались воздъйстовать на патріарха Петра III, какъ первосятителя Антіохіи и нампстника Апостола Петра, напомнивъ ему, что Грузія вѣкогда (даже до послѣднихъ дней) зависимая въ церковномъ отношения отъ Антіохія, въ настоящее

послѣдній проживалъ не на Дивной горѣ, а на горъ святой, аеонской. Въ 3-хъ, патріархъ Өеодосій житія говорить, что всѣ четыре (Константинопольскій, александрійскій, іерусалимскій и римскій) патріарха солидарны съ нимъ, а этого ни въ какомъ слѣчаѣ не могъ сказать о себѣ ни Өеодосій III, ни Өгодосій IV, а только цатр. Цетръ III, да и то раньше раздѣленія церквей— 1054 года. Во 4-къ, едва ли вѣроятно, чтобы патр. Өеодосій III возбудилъ тотъ же вопросъ, который соборне былъ рѣшенъ при его предшественникѣ, а еще менѣе вѣроятно, чтобы св. Георгій не напомнилъ объ этомъ патріарху Өеодосію. Наконецъ, Вальсаионъ говоритъ о патр. Петрѣ, а не о Өеодосій и этимъ окончательно устраняется мысль, являющаяся при довѣрчивомъ чтеніи митія св. Георгія. время не желаеть подчиниться, и не подчиняется, ни одному изъ патріарховъ вселенской церкви, сама ставить себѣ католикосовъ и сама вѣдаетъ церковныя дѣла свои, а все это ненормально, незаконно: вѣдь она, Грузія, не имѣетъ за собою ни историческаго прошлаго—туда не ходилъ ни одинъ изъ 12 апостоловъ, да и въ настоящее время не представляетъ ничего утѣшительнаго, это страна невѣжественная, незначительная и къ тому же (якобы) не слишкомъ отдаленная отъ насъ. Надлежитъ, ноэтому, заключили недостойные Петра III совѣтники его, чтобы Грузія подчинялась патріарху антіохійскому...

Осаждаемый подобными совѣтами и наушеніями и недовольный поступкомъ грузинскаго католикоса, Петръ III, для удержанія своей власти надъ Грузіей, рѣшился на послѣднее средство: онъ созвалъ соборъ іерарховъ своихъ и пригласилъ на этотъ соборъ и св. Георгія. Надо полагать, что, узнаяъ отъ возвратившагося изъ Грузіи Василія Грамматикоса, какъ безуспѣшно было путешествіе сего послѣдняго въ Грузію, патріархъ вы-звалъ къ себѣ св. Георгія, и вызвалъ его потому, что вналъ, какъ сильно святой вліялъ на царя грузинскаго. зналь, какъ сильно святой влилъ на царя грузинскаго. Непреклонные на мъстъ царь и католикосъ, быть мо-жетъ, не сообщившіе даже Василію Грамматикосу мо-тивовъ своего безповоротнаго ръшенія, по всей въроят-ности, полагалъ патріархъ, подчинятся ръшенію антіо-хійскаго собора, если подъ соборнымъ опредъленіемъ подпишется такой мужъ, какъ св. Георгій, слава и гордость, «колесница и конница" царя, катогикоса и всего народа грузинскаго. Поэтому то онъ и встрётилъ св. Геор-гія слёдующими словами: «Отче преблаженный! Хотя ты по происхожденію своему и принадлежить грузинама,

но по образованію и учености равсно намо, грекамь, тебѣ по сему не трудно понять, что церкви и архіереи ваши должны подчиняться ипостольской церкви нашей (антіохійской) и это потому еще, что страна ваша недалече отстоить оть нась; напиши-же царю своему,ибо я знаю, что онъ слушаетъ тебя-и убъди его подчиниться намъ. Если же онъ не послушаетъ тебя, тогда я напишу всвыъ четыремъ патріархамъ, солидарнымъ съ нами во всемъ, что страна ваша, непросвѣщенная ни однимъ изъ 12 св. апостоловъ, по упорству и жестоковыйности племени вашего, управляется не по правиламъ апостольскимъ и церковнымъ и доведу царя вашего до того, что онъ униженно будетъ просить насъ о принятіи народа грузинскаго подъ наше управленіе". Въ отвѣтъ на такое привътствіе, св. Георгій, со свойственнымъ ему спокойствіемъ, сначала упрекнулъ патріарха въ томъ, что, будучи совершенно не внакомъ съ грузинами, онъ слишкомъ довърчиво относится къ клеветъ недостойныхъ лицъ, и, попросивъ, 8атвиъ, »книгу путешествій святыхъ апостоловъ", прочиталъ разсказъ о путешестви въ Грузію Первозваннаго Апостола и Симона Кананита, "котораго де и моши почиваютъ у насъ, въ Никопсіи Абхазской", а въ заключеніе, замѣтилъ смиренно: не мы, поэтому, должны подчиняться вамъ (антіохійцамъ), а вы намъ (грузинамъ), ибо и званный (апостолъ Петръ) подчинился (послушался) призвавшему (Андрею) его. Что касается того, что мы народъ невъжественный, то на этотъ счетъ я напомню слъду-ющее: съ тъхъ поръ какъ познали мы истиннаго Вога, никогда уже не отрекались отъ Него, и не только не отрекались, но и въ ересь не уклонялись, а всёхъ

еретиковъ отвергаемъ и анаеематствуемъ. Мы твердо -

- 29 -

стоимъ подъ кровомъ православія въ ученій и заповѣдяхъ св. апостоловъ, а вы, называющіе насъ невѣждами, себя же величающіе мудрецами, забываете, что было время, когда во всей Греціи поколебалось православіе (во время иконоборческихъ споровъ), и, поэтому, епископъ готоскій Іоаннъ получилъ рукоположеніе не у васъ, а у насъ, въ нашей Мцхетѣ, какъ объ этомъ говорится въ большомъ Синаксарѣ... Долго еще изумлялъ святой патріарха и его епископовъ, своими познаніями и краснорѣчіемъ и, въ концѣ концовъ, слова, его показались собранію настолько убѣдительными, что подобныя притязанія антіохійцевъ больше уже не повторялись, а самъ св. Георгій сдѣлался предметомъ уваженія и почтенія, какъ со стороны патріарха, такъ и всѣхъ его согражданъ <sup>4</sup>").

Такъ разсказывается объ этомъ въ житіи св. Георгія, хотя патріархъ антіохійскій тамъ названъ Өеодосіемъ, а не Петромъ, но мы, по приведеннымъ выше, въ иримѣчаніи, основаніямъ, пологаемъ, что настоящій епизодъ имѣлъ мѣсто при патр. Петрѣ III и что соборъ ieрарховъ житія есть одно и тоже съ соборомъ антіохійскимъ, бывшимъ, по словамъ Вальсамона, при господинѣ Петрѣ. И вотъ этотъ то соборъ, принявъ во вниманie, что, а) Грузія просвѣщена проповѣдью двухъ апостоловъ, b) она со времени царя Миріана управлялась почти самостоятельными архіепископами, с) со времени царя Вахтанга Горгаслана († 499) она получала изъ Византіи католикосовъ на правахъ тѣхъ

<sup>••)</sup> Рай Грузін 462—463. ср. Муравьева, Житія святыхъ... Іюнь 328—329. Е. Порфирія (Успенскаго) Исторія Абона ч. Ш стр. 190—191.

же архіепископовъ, d) со времени царя Парсмана VI († 557) католикосы Грузіи выбирались уже въ Грузіи и изъ природныхъ грузинт и только рукополага-лись въ Антіохіи <sup>41</sup>), е) со времени Анастасія священномученика († 610) католикосы ставились уже въ Грузіи, но это не повлекло за собою особыхъ безпо-рядковъ, f) со времени патр. Өеофилакта († 750) грузины уже формально получили право ставить себъ католикосовъ на мъстъ (а равно и варить св. муро) и что грузинскихъ католикосовъ безпокоило не иное что, какъ непріятныя посъщенія патріаршихъ намъстниковъ и недостойное наушничество патріаршихъ-же игуменовъ, g) со времени императора Василія Болгаробойцы († 1025) 1000 дракановъ изъ патріаршихъ доходовъ ежегодно отправлялась въ Іерусалимъ, а за остальными едва-ли было необходимо посылать чрезъ каждое трехлютіє особаго нам'єстника (столь непріятнаго грузинамъ), такъ какъ доходы эти могли быть посылаены и игуменомъ монастырей, і) Грузія въ настоящее время представляеть единственное православное государство на Востокъ (при томъ не послъдней величины) и, слъдовательно, желательно задобрить ее, ј) наконецъ, въ это тревожное для церкви время, далеко небезопасно, въ интересахъ православія, отталкивать отъ себя грузинъ, — и предоставилъ грузинскимъ католикосамъ полную иерковную автокефалію, что Вальсамономъ принято за начало самостоятельнаго существованія гру-зинской церкви, тогда какъ Ефремъ и Никонъ принимають за такое же начало-Өеофилактовь "протрептиконъ", но, конечно, ошибочно.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup>) Объ этихъ предметахъ ръчь будетъ нижене by Google

Сказаннаго, думаемъ, достаточно, чтобы понять, когда грузины получили полную церковную автокефалію, но въ "Картлисъ-Цховреба" есть одно место, которое сильно смущаеть всѣхъ <sup>42</sup>), занимающихся грузинской церковной исторіей. Мѣсто это содержить себѣ ΒЪ якобы постановление Шестого Вселенскаго Собора и повелтваетъ "признавать святую церковь Михетскую, въ Грузіи, равною по достоинству и чести со свв. апостольскими, каеолическими и патріаршими престолами". Прекатоликосу грузинскому "быть равнимъ доставивъ нитріирхамь и имъть начальство надъ архіепископами, митрополитами и епископами Картли, объихъ Кахети (по сю и по ту стороны р. Алазани), Шаки, Ширвани, областей отъ того места, где начинаются Кавказскія горы до границъ Сванети и Черкезети, всей Осети, всей Земо-Картли или Сампхэ-Саатабаго, "соборъ" продолжаетъ... какъ прежде соборъ антіохійскій освободиль его (оть зависимости), такъ теперь соборне же утверждаемъ его патріархомъ", затѣмъ, постановленіе "собора" повелѣваетъ извергать изъ сана іерарховъ, рукоположенныхъ безъ его (католикоса) согласія, а царя и мтаваровь, помазанныхь (на царство) безь его выдома и благословенія отрѣшать (განიკვეთე5) отъ ивстъ \*\*).

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup>) П. Іоселіани, Краткая Исторія грузинской церкви, стр. 85; Brosset, Histoire de la Georgie t. I. 192 п. I et 2; А. Цагарели, Прав. Пал. Сборникъ, вып. 10, стр. 27; Д. Бакрадзе, Исторія Грузіи, стр. 168—189; Жорданіа, Деховн. Вѣстн. Груз. Экзархата за 1892 г. № 6, стр. 25—26, примѣч. 249; Н. Д. Іерархія Всероссійской церкви... Москва 1892 г. стр. 186. Е. К. Краткій очеркъ Исторіи Грузинской церкви и Экзархата, Тиф. 1901 г. стр. 17.

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup>) Н. de Ia G. l, p. 236. Въ одномъ изъ списковъ . Картянсъ-Цховреба" мѣсто это читаегся нѣсколько иначе (ibidem.

Изъ вриведеннаго ивота явтописи видно, что саборь антносски соборованный грузинскаго катодикоса отъ зависниости антіохійскаго натріарха, помощесивоваль "VI Вселенскому Собору" 165 (а не 170, какъ говоритъ літопись) отецъ, созванному Консталтиномъ Поганатовъ (668-685), дійствительно, на 13 году своего царствованія и, въ 680-681 г. (а не 655) отъ Р. Хр., и пожаловавшему грузинскаго или "Михетскаро" катодикоса титуломъ патріарха, а разъ это такъ, то отсюда ясно, что "VI вселенскій соборъ" "Картлись Цховреба" вибать ибсто послі одиннадцатаго віжа, что водтверждается и другими данными разбираемаго изста літописи:

Во 1-хъ, – "л'втопносцъ" ссылается на постановленіе самого собора, но ничего нодобнаго мы не находниъ въ "правилахъ VI Вселенскаго Собора", а это уже достаточно ручается за то, что л'втописецъ или окор'ве редакторъ, каковынъ г. Жорданіа ") считаетъ паревича Теймурава, и самъ ошибается и другихъ вводитъ въ заблужденіе.

Во 2-къ, -- постановление "VI Вселенскаго Собора",

р. 229 п. 4); тамъ сначала приводится сказаніе Ефрема, Нивона и Макарія о рукоположенномъ антіохійскимъ патріархомъ Θеофилактомъ католикосѣ Іоаниъ, а затѣмъ перечислаются, какъ нодвъдомственныя кат. Іоаниу. тѣ же провинціи, о конхъ рѣчь была выше. Достойно винманія то обстоятельство, что адѣоь им единымъ словомъ не упоминается о VI Вселенскомъ Соборѣ. Разбираемое мѣсто лѣтописи считаетъ за постановленіе VI Вселенскаго Собора н с. *Н. Помровскій*. См. его "Краткій очеркъ церковно-исторической жизни Православной Грузіи со времени появленія въ ней христіанства и до нашихъ дней" въ "Духовномъ Въстимъѣ Грузимскаго Эквархата" за 1905 г. № 15 стр. 23. ") Хроники... VIII.

R

въ числѣ провинція Грузіи называеть: Ширеань и Саатабэго, но первая изъ названныхъ провинція вошла въ составъ грузинскаго царства только при Давидѣ Возобновителѣ (1089—1125) <sup>45</sup>), а о второй не могло быть рѣчи, если не до времени Атабэга Кваркварэ (1451—1466) <sup>46</sup>),—послѣ котораго родовыя владѣнія его фамиліи и стали навываться этимъ именемъ, то, по крайней мѣрѣ, до дней царицы Тамары (1184—1212), во времена которой и появляется впервые титулъ "атабэги" въ Грузіи <sup>47</sup>).

Далье, въ 3-хъ, "по соборному постановлению", католикосу предоставлялось право не только лишать сана іерарховъ, поставленныхъ безъ его согласія, но и отрвшать отъ мвсть (?) царей и мтаваровъ, возведенныхъ на прародительскій престоль безь его поназанія. Уноминание о мтиварихо, стоящихъ рядотъ съ царями и возводимыхъ на тронъ чрезъ помазание, само собою, заставляетъ думать, что мтавары эти не есть простые эриставы, называвшіеся иногда 48) такъ и опредізляшiеся царями на свои должности безъ всякаго на то согласія или несогласія католикоса, а итавары особаго рода, мтавары, владения которыхъ состовляли особыя, самостоятельныя княжества, не завиствшія оть царей ни de jure, ни de facto, но подчинявшіяся церковной юрисдикціи катодикоса. Такихъ княжествъ въ Грузін, какъ известно, было пять: Гурійское, Мингрельское,

- \*\*) Картинсъ-Цховреба, т. И. стр. 156.
- <sup>47</sup>) H. de Ia G. pp. 456, 474, a ranke 481 H 522.

<sup>45</sup>) H. de Ia G. p. 517. Вахушти, Исторія Грузія. Тифинсь 1885 г. I, стр. 12, прин. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup>) Brosset, Add. et Fclair. a 'l, H. de Ia G. SPB. 1851 p. 228.

Абказское, "Сванетское и Самихійское или Саатабэго, и появились они почти одновременно съ тремя грузинскими царствами: Имеретинскимъ, Карталинскимъ и Кахетинскимъ, послѣ смерти послѣдняго единодержавнаго царя Грузіи Александра (1413—1442). Правители этихъ княжеотвъ дѣйствительно назывались мтаварами и возводились на тронъ, какъ настоящіе цари, о чемъ говорится въ интересующемъ насъ "постановленіи VI Вселенскаго Собора", появившемся, слѣдовательно, не ранѣе 1442 года.

Наконецъ, въ 4-хъ, въ этомъ "соборномъ опредѣленіи" ни единымъ словомъ не упоминается о провинціякъ Западной Грузіи, что объясняется тѣмъ, что тамъ съ 1390 года ") сидѣлъ свой католикосъ, признаваемый главой іерарховъ царства Имеретинскаго и четырехъ княжествъ: Гурійскаго, Мингрельскаго, Абхазскаго и и Сванетскаго, а заключаетъ въ себѣ перечень провинцій царствъ Карталинскаго и Кахетинскаго и княжества Самцхійскахо, подвѣломоственныхъ власти катоникоса Михетскаго или Грузинскаго.

Олѣдовательно, разбираемое "постановленіе шестого вселенскаго собора" есть произведеніе не ранѣе пятнадцатаго вѣка и свидѣтельствуетъ вовсе не о томъ, что грузинскій или мцхетскій католикосъ получилъ самогливенство, а о томъ, что первосвятитель церкви грузинской соборно былъ утвержденъ, признинъ патріархомъ. Очень можетъ быть, что документъ, изъ котораго взято настоящее "постановленіе шестого вселенскаго собора", явился нѣсколько позже, а то и во дни Абхазскаго католикоса—патріа́рха Іоакима (около

конца XV вѣка), ко времени котораго относится одинъ актъ, опредѣляющій границы Абхавскаго католикосата \*\*). Вѣроятно полагать, что когда Абхавскій католикосъ былъ пожалованъ титуловъ "патріарха", то и грувинскій католикосъ, —давно уже величавшійся у себя "патріарховъ", пожелалъ, чтобы такъ величали его и восточные патріархи, чего и добылся, но почему этотъ документъ приписанъ VI вселенскому собору, — иы отказываемся рѣщить.

Такинъ образонъ, изъ всего сказаннаго ясно, что *врузинския церковь получила полную астокефалю*, сдвлалась самостоятельною только съ одиннадцатомъ оъкъ<sup>51</sup>), но не дълала-ли она понытокъ освободиться отъ

•1) Автокефальное существование Грузинской церкви подверглось сомевнію со стороны арх. Никандра (газ. "Касказъ" ЖЖ 148 и 155 сего 1905 г.), якобы на основании словъ а) Цл. Іоселіани. в) Вальсамона, с) Кедрина а) патріарха Макарія е) кукосонскаго интрополита Никифора, и, f) бывшихъ случаевъ рукоположенія грузинскихъ католикосовъ въ Россін. Но, а) Пл. Іоселіани, говоря сначала о точъ, что "льточней изврския не показылають хода церковной іерархін", продолжаеть далёе: "управлялась-ли она (нверская церковь) и въ началь архіепископами независямыми или автокефалами... изъ исторіи не видно. Между темъ изъ грузинской исторіи видно, что въ царотвованіе Вахтаниа Горнаслана архіепископъ Иверіи приняль наименованіе католикоса и съ дарованівмъ сего титула дарованы были архівпископу неврскому вст права независимаю (автокефала) (Краткая исторія Рузинскій церкви, стр. 148-144). Слідовательно, не пропусти архимандрить Никандръ, должно быть, "случайно" слова: "и съ началь" и вспоини онъ, что Вахтангъ Горгасианъ жниъ въ V ввиз, сныслъ словъ П. Іоселіани былъ бы для него понятенъ: Іоселіани быль убъждень, что грузинская церковь получила полную автокефалію еще въ У въкъ. Digitized by Google

- 36 -

<sup>••)</sup> Жорданів, Абхазскіе ватоливосы, стр 14-15.

почеченій антіохійскаго патріарха еще раньше, на первыхъ же поракъ своего существованія, и, если ділала, то иміла-ли какой нибудь успіхъ!?.

в) Скова патр. Вальсанона (см. выше стр. 4-5) архимандрить Никандръ приводить съ затинскимъ прибавленіемъ: "автокефальною, однако въ духозной зависимости отъ Антіохін," чего нътъ ни въ лучновъ греческомъ издания Синтаны, ни въ русскомъ переводь правиль Вселенскихъ соборовъ съ толкованіями Вальсамона. Да этихъ словъ и не должно быть, во первыхъ, потому что такая "автокефалія" дарована была перкви иверской еще при патріархв Феофиланть, слидовательно, при tocnoдини Петрь грузинская церковь должна была получить изчто болве того, что она уже имвла до него и, во вторыхъ, потому что находившуюся въ зависимости отъ Антіохии церковь, Вадьсамонь, самь патріариь Антіохійскій и известный канонисть, не поставнить бы рядонъ (да еще ст предупрежденіемъ: "не удивляй ся") съ церввами кипрскою и болгарскою, двиствительно автокефальными, а не находившимися "въ духовной зависимости" оть другихъ престоловъ (см. отвътъ на статью арх. Никандра С. Горнадзе, Тифлисский Листокь 1905 г. № 122). Ясно, что пряной симсль сдовь и Вальсамона не благопріятень для выводовъ арх. Никандра.

с) Объ ноторическихъ свёдёніяхъ по этому вопросу Кедрияв мы уже говорили выше, см. примёч. 29.

d) Что касается словъ патріарха Макарія объ его дъйствіяхъ въ Грузін, то въ этихъ словахъ мы не усматриваемъ ничего такого, что могло бы дать поводъ подвергать сомнѣнію автовефальное существованіе грузинской церкви. Дѣло въ томъ, что въ XVII вѣкѣ въ Грузіи (да въ ней-ли одной!) умственноправественное состояніе общества, а особенно духовенства, понизнаось. Поэтому, лучшіе люди страны были рады всякому заѣзвему человѣку, личь бы онъ помогъ дѣлу. Въ это время прітязаъ въ Грузію, между прочимъ, (см. Переписку грузинскихъ царей съ россійскими государями С. П. В. 1861 г. стр. XLIV, LXIV, LXIX, LXXV и 7) патріархъ Макарій, къ которому томе обратились за содѣйствіемъ. Патріархъ отнесся къ просьбъ

## Единственные доселѣ извѣстные грузинскіе источники, отъ которыхъ мы были бы въ правѣ ожидать от-

грузинъ сочувственно и началъ "дъйствовать"... Это явствуетъ изъ слёдующихъ словъ самаго патріарла Макарія: "своихъ ватоликосовь они (духовныя лица) не слушаются, а антіохійскіе патріархи совершенно о нихъ не заботятся... Мы лично строго взыскивали съ нихъ (духовныхъ лицъ), приводили съ созласия ивстныхъ правителей (провинившихся служителей церкви). тюрьмѣ, публячно предаподвергали аресту въ биди ихъ и ихъ имена анаеемѣ и строго запрещази имъ **RARIS** вали бы то ни было службы церковныя... Нашего слова OXOTHO слушались вакъ правители и архиереи, такъ и весь народъ" (Православный собеспедника 1905 г.ч. 2. стр. 82), Ясно, что патріархъ Макарій действоваль въ Грузіи не "какъ вь подчиненной ему епархіи", а съ согласья мистныхъ правителей, не исключая, конечно, и католикосовъ. А что патр. Макарій распоряжался не безь согласія католикосовъ, — это усматривается изъ того, напримъръ, факта, что въ Мингреліи онъ "разослаль людей разлучать мужей съ ихъ вторыми женами, или съ близкими родственницами, если они на таковыхъ женаты, невѣнчанныхъ ввнчать, некрещенныхъ окрестить, прелюбодвевъ и предюбодъйницъ увъщевать и призывать въ поваянію... отъ своего имени и отъ имени епископа бедійскаю Андрен" (Прав. соб. 1905 г. ч. 1. стр. 454): очевидно, что тотъ, кто прибъгалъ жъ имени епископа, не могъ обоити согласия и разръшения католикося! Если же патріархъ Макарій распоряжался слишкомъ ужъ круто (хотя есть въскія основанія и не върять ему во всемъ) и усердствовалъ не въ мъру ("далъ хорошую порку", "приказалъ дать здоровую порку", "публично предаль имена ихъ анаеемъ "лишалъ сана" и т. п.),-то это объясняется какъ нравами времени, такъ и личными вкусами патріарха, поощряемаго в твиъ, "что грузины въ патріархамъ и архіереямъ весьма почтительны", а особенно гостящимъ у нихъ (прав. соб. ч. 2, стр. 67, 79 и 84). Вудучи пронивнуты исвреннимъ желанімъ пособить дёлу исправленія нравовъ, и питая великое уваженіе въ личности одного изъ патріарховъ Вселенской церкви, власть имущіє грузины, сво•вѣта на предложенный вопросъ, - это "Картлисъ Цховреба" и "Хроника", но первая изъ нихъ, какъ то замѣ-

ить безграничнымъ довъріемъ къ цатріарху Макарію, одобряди его ·двиствія ("охотно смушались правители и архіврен", "мы случайно встрётния (однаго преступника), приказали дать ему здоровую порву, а обовсемъ случившенся сообщили правителю страны" Прав. Соб. ч. 2, стр. 82 и ч. 1 стр. 449), а онъ, чувствуя это, принялся порицать духовенство "всёхъ концовъ земли", а особенно жестное, и превозносить... самого себя, хотя и не совсёмъ удачно: "грувинские епископы и священники о своей собственной пастве нисколько не заботятся... жы же одни, что можемъ сдълать... когда всв наши думы были у нашей паствы: (значить, груз. паства не была его паствой, какъ полагаетъ арх. Никандръ), какъ бы скорве вернуться къ ней "(ibidem. ч. 2, 74)." Всъ свенетвицы по имени только христіане, такъ какъ никто ихъ не учить и не врестить; Мы же не моми отправиться въ нимъ, чтобы окрестить ихъ и научить (интересно: при посредствъ вакого явыка?) христіанской вёрь, такъ какъ все время думали о томъ, какъ бы скорње вернуться во своей поствъ "(ibid. 72.)" Грузнны охотно слушали наши духовныя бесёды, запоминали (?) нтъ и скоро исполняли... особенно поразили (?!) ихъ наши бестам о св. врещении и его вначения... Въ одинъ день мы оврестнии триста десять человёкъ или приблизительно около этого числа (?), почти столько же нама лично приходилось крестить каждый день (не угодно-ин повърнть!!), но кроми этою мы посылали въ разныя стороны своихъ и мёстныхъ священниковъ для врещенія желавших вреститься, такъ что въ Грузіи не осталось почти нывого безъ крещенія (разумвется, сверхъ не "желавшихъ"? не есть ин здъсь противоръчіе?!). "Надо было видъть, какъ гронадвыя толпы народа слёдоваля за нами съ одного мёста на другов, умоляя (?) нась окрестить ихъ"... Многіе изъ грузинъ ділаются діаконами, священниками и даже архіереями не будучи еще врещены (и этому можно върнть?!)... Всяздствіе этого, намь часто приходилось крестить (??) діаконовъ и священниковъ, большено частью стариковь "(ibide m. ч. 2, стр. 69-71, ч. 1 стр. 450, 458), а архіереевъ почему то патріархъшоставляль безъ

## тить еще Вахушти 53), событія церковной исторіи иззагаеть воська кратко, а древней тикь кратче, чекь

кременія!! Дібствуя сакь "столь влодотворно", патріархъ Макарій порицаеть тихь "патріарховь, епискововь и озященниковь которые леляются къ нимъ (прузинамъ) со совят концосъ земли, но ничему ихъ не учатъ и не руководотеують ими ег дълахъ релини вообще, но собираютъ съ нихъ деньш и утяжають, не принося имъ никакой пользы (ibidem, ч. 1, стр. 454). Изъ приведенныхъ словъ видно, что патріархъ Макарій "руководство грузинами въ дълахъ религіи вообще", хотя бы н въ его духв, считаеть не исключительною привилегіей антіолійскихъ патріарховъ, какъ якобы имѣвшихъ власть надъ грузинской церковью, а всёхъ техъ натріарховъ, епископовъ и священниковъ, которые, прівзжая къ грузинанъ со всёхъ концовъ земли, собирають съ нихъ деньги. Если же онъ особено выдвляеть въ этомъ отношения своихъ предшественниковъ, такъ это потому, что последние чаще другихъ патріарховъ прівзжали въ Грузію, собирали тамъ деньги, и какъ пожертвованія и какъ доходы съ имѣній, пожертвованныхъ антіохійской каседрѣ "еще Евстаеію, патріарху антіохійскому, царемъ иверскимъ, царицей и вельножани ихъ". Следовательно, изъ описанія путешествія патр. Макарія въ Грузію можно делать какіе угодно выводы (относительно умственно-нравственнаго состоянія груз. духовенства), но только не тв, какіе сдёлаль архимандрить Нивандръ.

е) Что антіохійскій патріархъ имѣлъ (да онъ имѣетъ и сейчасъ) въ Грузіи своего намѣстника для сбора доходовъ съ имѣній, принадлежащихъ антіохійской каеедрѣ, объ этомъ и говорять не стоитъ, но чтобы "кукосонскій митрополитъ Никифоръ былъ избранъ въ грувинскіе католикосы и обратняся съ просьбой о руконолжении къ московскому патріарху, танъ какъ грувинские епископы были не въ правѣ рукоположить себѣ католикоса", сего изъ цитируемой архимандритомъ Никандромъ "Переписки грузинскихъ царей съ россійскими государями", изданной въ С. Петербургѣ, въ 1861 году, ризнительно не сидно; Изъ этой переписки видно хишь то, что і) просвѣщенный и умный грекъ Никифоръ состоявъ у царя Теймураза "послонъ й повѣ-

## эпона отдаленние, а отъ второй нельзя требовать инсгаго потону уже одному, что, обнимая періодъ времени

реннымъ" по сношению съ иностранными государями, около пятнадцати или шестнадцати лёть, 2) этому повфренному царя Теймураза "наскучило" "ходить взадъ да впередъ" въ разнымъ дворамъ съ цёлью испросить помощь своему довёрителю и потому проснять царя Теймураза отпустить его, но Тейнастойчиво нуразъ, не нивя при себе ни одного разумнаго нужа, который быль бы ему по душе и пользовался бы его довёріемъ во всемъ, въ секретныхъ царскихъ дёлахъ, не отпустилъ его, и съ велнкимъ трудомъ и насильно удержалъ его<sup>-</sup>, 8) этотъ Никифоръ, будучи избранъ въ митрополиты кукосонскіе "уже четыре года", желаль бы отправиться въ lepycaлинь для руконоложенія отъ патріарха и епископовъ той области, въ которую онь и предполагался интрополитонъ, но царь Теймуразъ, не женая отнустить его, съ одной стероны, и въ виду объщанія Никифора вернуться къ нему скоро, по возведения въ санъ митрополита, съ другой, предлагалъ ему рукоположиться въ Грузіи, на что Никифоръ не соглашался. Все это ясно видно изъ слѣдующихъ словъ самаго Никифора: "Государь мой Теймуразъ, отпусти меня, я долго тебъ служиль, теперь отпусти меня на короткое время, во святой Іерусаличь, на поклоненіе и для рукоположенія въ митрополиты, въ Іерусалимъ; потому что я тецерь только что нареченный митрополить, и уже четыре года нареченнымъ, н не по порядку будеть чтобы рукоположили меня здёсь, и если я буду живъ, Государь мой, я возвращусь къ Вамъ, если же помру, то прости меня, l'осударь мой" (Переписка груз. цар. съ рос. государями стр. 10-12). Ясно, что архимандрить Никандрь и ВЪ ДАННОМЪ СЛУЧАВ КОС-ЧТО Прочиталъ не такъ, какъ следовало: должно быть оцять "случайно".

f) "Случайной" ошнокой нужно считать и слёдующее выражение архимандрита Никандра: ..рукоположение грузинских жатолихосовь бывало и въ России; напримёръ, католикосъ Антоний 2-ой былъ рукоположенъ въ Москвё (1788 г.)". Это не вёрно, —ни одинь грузинский католикосъ не былъ рукоположенъ еъ России. Если же хиротония Антония II и имбла ибсто въ нёсколько вёковъ, она вся состоитъ изъ трехъ четырехъ страницъ. Неудивительно, поэтому, что объ ісрархіи начальнаго періода грузинской церкви наши источники говорять только следующее: a) до царя Вахтан-га Горгаслана (446-449) въ Грузіи сиделъ одинъ епископъ, b) а со времени его, Горгаслана, - католикосъ и 12 епископовъ, с) католикосы изъ грузинъ впервые являются при Парсманъ VI (542-557), со времени котораго "не приводили больше католикосовъ изъ Греціи, а жаловали этимъ саномъ лицъ изъ знатныхъ грузинскихъ фамилій" и, d), право рукополагать грузинскихъ католикосовъ принадлежало антіохійскимъ патріархамъ. Не имъя ничего возразить противъ 2, 3 и 4 пунктовъ, мы попытаемся наити въ самыхъ "Картлисъ-Цховреба" и "Хроникв" слабыя указанія о существованіи въ Грувіи нѣсколькихъ епископовъ еще до Вахтанга Горгаслана.

Въ этомъ отношеніи прежде всего заслуживаетъ вниманія слѣдующее мѣсто лѣтописи: "и просила (св. Нина, передъ своей кончиной) царя (Миріана), чтобы

ВЪ Россін, такъ это случилось не потому, что "грузинскіе епископы были не въ правё рукоположить католикоса, избраннаго на мёсто умершаго", а потому что таково было желаніе отца Антонія, царя Ираклія II, и притомъ, въ Россіи Антоній II былъ рукоположенъ не съ католикосы, а съ спископы, н не въ Москвё, а въ Царсковъ селё, и не въ 1788 году, а въ 1784 году. Въ католикосы же Антоній II былъ поставленъ только въ октябрё мёсяцё 1788 г., послё кончины (29 февраля 1788 г.) католикоса Антонія I и, конечно, въ Михеть. (Христіонское чтеніе за 1905 г. ч. I стр. 102, статья прот. В. Шмакина: Грувинскій католикосъ Антоній II въ Россіи. Селиц. П. Карбелова, Iерархія грузинской церкви. ч. І. Тифинсъ 1904 г. стр. 188).

Digitized by Google

нослѣ смерти епископа Іоанна святительскій престояь былъ предоставленъ священнику Іакову. <sup>50</sup>), или по "Хроникѣ": "и просила она *врхіепископа* Іоанна о священникѣ Іаковѣ, — пусть онъ займетъ послѣ тебя престолъ, <sup>54</sup>). Не говоря уже о томъ, что послѣдними собесѣдниками святой Нины, по сказанію этихъ двухъ варіантовъ "Картлисъ Цховреба", являются и царь Миріанъ и епископъ Іоаннъ, здъсь само-собой бросается въ глаза, во первыхъ, название Іоанна архиспископомо, а во вторыхъ, просьба самой св. Нины, ибо, по установившейся практикѣ, епископа должны были избирать по крайней мёр'в три епископа \*\*). Если противъ послёдняго замечанія возможно еще возразить, что св. Нина могла и не знать, что и какъ практиковалось въ Грецін, то противъ перваго не остается сказатъ ничего, кромѣ того, что титулование Іоанна архіепископома иогло произойти случайно, вледстве забывчивости или описки переписчика. Однако, противъ такого предположения говорить следующее: все преемники Іоанна вплоть по перваго католикоса Петра въ "Хроникъ" названы архиспископами, тогда какъ тотъ же Іоаннъ, сейчасъ по прибытіи своемъ изъ Греціи въ Грузію, названъ просто спископомо. Слъдовательно, по инънію автора "Хроники", грузинскіе первоіерархи носили архіепискоискій титуль еще до учрежденія въ Грузіи католикосата. А если это такь, если въ Грузіи были архіепископы, то при нихъ, навърное, были и сподручные имъ епископы, которые и могли избрать

- <sup>34</sup>) Жорданія Хроники... 88. Такайшвили. Три хроники 19—20. <sup>39</sup>) Четвертое правило Перваго Вселенскаго собора. Google

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup>) H. de la G. I p. 4 Preface. (
<sup>36</sup>) ibidem 128.

"соберно" наизченнаго св. Ниной кандидата на архіепископскій престоль.

Такинъ образонъ, хотя "Хроника" и даетъ возпредполагать существование несколькихъ MOXHOCTL -епископовъ въ Грузіи, но за то "Картансъ-Цховреба" посндимому совершенно устраняеть подобную возножность, но только повидиному. Правда, что "Картлисъ-Цховреба" нигдѣ не упоминаеть объ архіепископѣ, но За то она знаеть спископось, о которыхъ въ ней говорится два раза. Первый разъ объ епископахъ упоминается въ предскертной ръчн царя Миріана: дълая це редъ смертью кое какія распоряженія женѣ, преемняку своему и духовенству, Миріанъ, между прочимъ, просняъ списконовъ, чтобы они почитали славу (славили) мѣста того (могилы св. Нины), ибо прилично cie<sup>- 56</sup>). То же самое говорить въ сущности и соответствующее итето "Новаго варіанта житія св. Нины": "прощу архіспископа узаконить почитаніе міста того" 57). Другой разъ объ епископахъ "Картлисъ-Цховреба" упоминаеть тогда, когда разсказываеть о возвращение Вахтанга Горгаслана изъ Индійской компаніи: победоноснаго героя встратили, нежду прочнить и спископы 58). Академикъ Броссе, глубоко убъжденный въ томъ, что въ Грузін не было другого христіанскаго епископа, объя-

<sup>••) &</sup>quot;Картлисъ-Цховреба" ч. І. стр. 100. Академикъ Броссе въ своенъ французсконъ переводъ "Картлисъ Пховреба" но навой то случайности пропустнаъ это ивсто. Оно должно стоять на 181-й страницъ Histoire de la Georgie послъ словъ: car c'est une demeure royale c'est celle d'une etrangère...

<sup>\*1)</sup> Новый варіанть...стр. 78. Въ Сабянинскомъ изданін житія св. Нины говорится, что на мъстъ погребенія св. Нины построили церковь и посадили епископа. "Рай Грузіи", стр. 152. <sup>30</sup>) Hist de la G. p. I. p. 190. Digitized by GOOGLE

- 45 -

сплоть это жёсто довольно оритикально: по его инённо, туть могь быть іудейскій енисконь <sup>59</sup>). Мы не знаень какого Іудейскаго епискона (первосвященника?) разум'ясть туть почтенный ученый, и съ своей стороны охотно предложили бы разум'ять, въ данномъ случав, персидскаго архимага, действительно называенаго въ .Картлисъ-Цховреба" епископомъ, <sup>60</sup>) если бы не знали изъ тото же источника, что Горгасланъ уже покончилъ дёла съ этимъ епископомъ раньше <sup>61</sup>).

Таковы слабыя указанія грузинскихъ источниковъ на существованіе въ Грузіи и сколькихъ епископовъ и взятыя сами по себѣ они, конечно, имѣютъ весьма мано значенія. Но дѣло въ томъ, что указанія эти полуимотъ подтвержденіе со внѣ, — свидѣтельствами, во 1 хъ, актовъ Второго Вселенскаго Собора, а во 2-хъ, — извѣстнаго армянскаго историка Моисся Хоренскаго. Въ числѣ 150 еписконовъ (или ихъ представителей), подинсавшихъ опредѣленіе Второго Вселенскаго Собора, 144-ое мѣсто ванимаетъ подпись епископа иберйскаго Понтофила (Понсофія, Пасифила <sup>63</sup>). По Моисею же же Хоренскому, св. Месропу, прибывшему въ Грузію просвѣщать ея обитателей, иного содѣйствовали царь Бакурій и епископъ Моисей <sup>63</sup>); а между тѣмъ ин того, ин другого изъ названныхъ епископовъ не знаютъ

\*\*) ibid. 190. n. I.

<sup>•1</sup>) ibid. 176.

•<sup>3</sup>) Дёянія Вселенскихъ Соборовъ, изданныя въ русскомъ цереводѣ при Казанской дух. академін. Казань 1859 года т. } стр. 250. ивд. 1887 г. т. 1. стр. 115.

<sup>•3</sup>) Монсей Хоренскій М. 1858. стр. 241. ср. Н. de la G. р. I р. 141. п. 4.

<sup>••)</sup> ibid. 549.

- 48 -

трузинскіе источники, хотя и предотавляють непрерывный рядь епископовь оть перваго іерарха Грузіи Іоанна вплоть до перваго католикоса Петра. Надо полагать, что грузинскіе источники говорять намь только объепископахь первенствующихь, объ архіепископахь, не считая въ то же время нужнымъ сказать намъ что нибудь о подчинензыхъ имъ спископахъ, къ числу кототорыхь и должны быть отнесены епископы Понтофильи Моисей.

.... Спрашввается: когда же Грузія пріобрѣла епископосл? Мы уже говорили выше, что авторъ "Хроники", называя вовхъ предшествовавшихъ католикосанъ iepapховъ Грузін прхіспископами, одного только Іоанна на-. вываеть спископомо и называеть именно тогда, когдаговорить о прибыти его въ Грузію 44). Следовательно,: Грузія пріобрѣла епископовъ въ промежутокъ времени: отъ прибытія въ Грузію Іоанна (334) до смерти св. Нины († 340-341). Что послѣднее: предноложеніе не лишено основания, ---- это видно изъ следующихъ словъ "Картянсъ-Цховреба": "тогда послалъ царь Миріанъ епископа Іоанна и одного вельможу просить царя Константина... о присылев иногихъ сеященникова, которыхъ онъ (Миріанъ) послалъ бы во всѣ села и деревни (Прузів) и которые окрестили бы народъ въ короткое время" "). Очевидно, Миріанъ понялъ, что нъсколько священниковъ и одинъ епископъ, (назначеніе и прибытіе котораго въ Грузію всецьло зависьло отъ визан. тійскаго правительства; и потому, въ случав недоравумвнія между государями двухъ странъ, грозило ново-

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup>) Іоаннъ названъ епископомъ и передъ смертью, но раньше ощъ названъ архіепископомъ. Жорданіа "Хроннкн"... стр. 40. <sup>65</sup>) Hist. de Ia G. p. I. p. 120. Digitized by Croogle

основанной Церкви опасностью остаться безъ епискона), недостаточны были для утвержденія христіанства въ странъ, оплошь покрытой идольскими жертвенниками и всявдствіе этого онь решился просить императора Конетантина объ увеличения числа какъ священниковъ, такъ и енисконовъ. Положимъ, что въ указанномъ мѣстѣ "Картансъ-Иховреба" ничего не говорится объ епископахъ, но это нисколько не говорить противъ насъ, ибо авторъ нын редакторъ "Картлисъ-Цховреба" упорно держится. инънія, что въ Грузіи сначала былъ только одинъ епископъ, - это во нервыхъ, а во 2-хъ, подразумъвать. подъ словомъ соященники и опископовъ не мъшаетъ намъ рѣшительно ничто: епископъ Михаилъ въ одномъ ивсть "Картянсь-Цховреба" прямо названъ священни-конъ "). Иначе трудно объяснить накъ существованіе въ Грузіи черезъ 40 – 50 лятъ другого епископа (Пан-тофияа), и наименованіе Іоанна въ "Хроникъ" и въ "Новомъ варіантъ житія св. Нины" архіепископомъ "). Да и изъ самаго разсказа нашей лѣтописи видно, что посольство, снаряженное царемъ Миріаномъ, было чрезвычайное, а не маловажное, какимъ представляется просьба о присылкъ простыхъ священниковъ, для каковой цвли достаточно было посольство и одного вельможи, если бы почему либо предположить, что Іоаннъ былъ лишенъ возможности рукоположить нужное количество лицъ во священники. Въ самомъ дълъ, мыслимо ли, чтобы страна, только что просв'ещенная святымъ крещеніень, оставлялась безь епископа, если ужь не по

•7) Новый варіанть житія св. Нины, стр. 73. Первый разъ онь называеть Іоанна "архипастыремь" стр. 50. Digitized by Google

<sup>\*\*)</sup> ibid. p. 149.

особенно зажной причний Исть сомыбнія, что Маріань, посыяан витоть съ нельножено и епнокона, надъяся, что посятаний выяснить инператору, наскольно необходним были еписконы въ Грузів и выработаеть (или узнаеть, по крайней итру, доподлинно, какъ то желатетьно было императору) тъ условія, въ какія церковь грузинская должна была стать къ церкви вседенской, къ греко-римской. Видно, что равноапостольный императоръ, такъ много сдълавній для христіанства, постовилъ интересы релитіи выше интересовъ узкой политики и не отказалъ Миріану въ его просьбъ, приолавъ ему и енноконовъ и священниковъ, и архитекторовъ, и святыни <sup>68</sup>).

Посольство Миріаново, по слованъ л'ятониси, имѣло н'всто вокорѣ послѣ крещенія грузинъ, т. е. около 335—336 года и, слѣдовательно, съ этого времени Грузія подучила н'всколькихъ еписконовъ и въ токъ чис-

<sup>••)</sup> Не относится ли въ этому времени путешествіе въ Грузію св. Евстаеня антнохийскаго, о чемъ говорятъ намъ монахъ Ефремъ, Никонъ Черногорецъ, католикосъ Николай, патріархъ Макарій и др? Нътъ ничего невъроятнаго въ томъ, что Константинъ Великій, передъ своею смертью (887) окончачельно перешедшій на сторону православаныхъ, могъ послать въ Грувію проживавшаго тогда во Оракін бывшаго антіохійскаго первосвятителя в поручить ему осмотръть на мъстъ нужды церкви Иверской и устроить ся дела, хотя и нужно заметить, что ни "Картлись-Цховреба", ни «Хроника», ни «Новый варіанть житія св. Нины» ничего не говорять намъ объ этомь путешествія св. Евстасія. Мивніе это, довольно распространенное въ поздивищее время груз. исторін (H. d. la G. p. I. p. 118 n 3), обязано своею популярностію католивосу Ниволаю («Рай Грузін» стр, 96), заимствовавшему его у монаха Ефрема, который, въ свою очередь, взяль его изъ антіохійскаго хронографа. Трудно рёшить, на сколько вероятно это преданіе антіохійской церкви, основанное,

лѣ одного архіепископа, но каковы были права послѣдняго, мы затрудняемся сказать.

Въ греко-римской имперіи, какъ извѣстно, сущест-

какъ думаютъ, на фактъ зависимости груз. церкви отъ антіохійской. По преданію, св Евставій путешествоваль въ Грузію послё полученія имъ антіохійской каеедры (325), къ вскорв каковоку времени относить это событие и высоко-преосвящ. Фн. лареть архіеп. Черниговскій (историч. ученіе объ отцахъ церкви ч. II, изд. 2 стр. 19. СПБ. 1882 г.). Однако, историки этого времени - Руфинъ, Совоменъ Сократъ и Өедоритъ, не мало писавине объ Евстаејъ и въ тоже время сообщающіе свъденія объ обращении грузинъ, пичего не говорятъ объ этомъ. Ясно, что когда св. Евстаеій «быль у дёль», т. е. правиль своею епархією (325-831), онъ не предпринималь этого путешествія, а отюсда намъ представляета болъе въроятнымъ мнъніе Сенъ Мартена (Lebeau t. I. р. 293 n I), подагающаго, что св. Евстаена могь постить Грузію лосят 331 г., хотя академикъ Броссе (H. d. la G p. I. p. 118 п. 8) и думаеть, что Константинъ Веливій не могь поручить подобнаго предпріятія прелату, находившемуся не въ милости, и потому относить это событіе къ 828 г. (ib. p. 128 n. 4). Однако, что путешествие св. Евстаеня въ \$28 году не только не могло состояться, но и было бы совершенно изляшнимъ -- это, по нашему, видно изъ того, что грузаны приняли христіанство не ранѣе его низложенія аріанами. Что же васается того, что св. Евстаейй быль не въ милости. то это върно, но только отчасти, на половину: Константинъ В., ссылавшій цодъ вліяніємъ Аріанскихъ епископовъ такихъ столповъ православ я, какъ Асанасій, Евстасій и др., не сомнѣвался нисколько, что лица эти и православны, и невинны въ на нихъ обвиненніяхъ, но если и ссылалъ ихъ, то взолимыхъ совствиъ по другимъ побужденіямъ: вакъ, въ самомъ дѣлѣ, должна была смотрёть на св. Евстаеія антіохійская паства, передъ которой святитель публично, хотя и дожно, былъ обвиняемъ прелюбодвяния мнимой соучастницей несуществовавшаго въ грёха святителя. Ссылая, поэтому, св. Евстаеія во Оравію, Кон. В. старался усповонть умы антіохійскаго общества, ч съ

4

вовали двоякаго рода архіепископы: архіепископы старшіє митрополитовъ или что тоже-патріархи и архіепископы младшие интрополитовъ или епископы, подчиненные власти не окружнаго митрополита, а непосредственно патріарха <sup>69</sup>) Что первые грузинскіе архіепископы не были архіепископами старшими, - это мы уже знаемъ, но что они не были, по крайней мъръ до Вахтанга Горгаслана, архіепископами младшими, —и это почти бевспорно. Дёло въ томъ, что Понтофилъ Иберійскій, присутствовавшій на Второмъ Вселенскомъ Соборѣ, вивств съ чтецомъ полемонійской церкви Килломъ (Кириллонъ) 10), былъ представителенъ понтійской области, а это, по нашему разумению, указываеть на то, что митрополитъ понтійскій считаль епархію иберійскую подчиненною непосредственно себѣ.

- 50 -

Предположеніе это подкрѣпляется однимъ обстоятельствомъ. Извѣстно, что Соборъ Халкидонскій 28 своимъ правиломъ предоставилъ во власть Константинопольскаго патріарха, между прочимъ, и понтійскую область, выдѣливъ ее изъ вѣдѣнія антіохійскаго патріарха. Вслѣдствіе этой перемѣны грузинская церковь, если только она подчинялась понтійскому митрополиту, должна была отоити въ вѣдомоство патріарха Константинопольскаго, что, по словамъ грузинской лѣтописи, и имѣло мѣсто на самомъ дѣлѣ. По крайней мѣрѣ "Кар-

другой стероны, святителю отврываль новое поле для двятельности, которая простиралась до того, что онь посвитиль во епископа царственнаго Константинова града Евагрія, значительно позже, послѣ своего низложенія, когда епископы— аріане были во всей своей силѣ (См. Сократа IV, 14; Созомена VI, 13). ••) Е. Голубинскій. Исторія Русской церкви т. І, п. 1 стр. 280., изданіе 2-ое стр. 264—265. ••) Двянія соборовъ... І, 281. тлисъ-Цховреба" сохранила намъ единственный факть, наводящій на это предположеніе: по разсказу льтописца, царь Вахтангъ Горгасланъ, оскорбленный дерзкой выходкой епископа Михаила (тотъ вышибъ зубъ царю, когда послѣдній пѣловалъ его туфлю), послалъ его на судъ патріарха Константинопольскаго <sup>11</sup>), а не митрополита понтійскаго или патріарха антіохій-CKATO.

Изъ сказняаго слъдуеть, что первосвятитель грузинскій, носившій титуль архіепископа сначала (до конца IV въка приблизительно) въ отличіе оть двухътрехъ епископовъ, подвъдомственныхъ ему, подчинялся при посредствъ ближайшаго къ нему понтійскаго 72) интрополита патріарху антіохійскому. Но съ теченіемъ времени онъ постепенно сталъ освобождаться отъ власти ближайшаго начальника и переносить свои дела на обсуждение сперва (должно быть) антіохійскаго патріарха, а потомъ-Константинопольскаго, когда послёднему отошла его епархія, какъ подчиненная понтійской митрополіи.

Такое фактическое, но не легальное пользование правами архіепископа младшаго митрополита, въ связи съ другими обстоятельствами и послужило причиною учрежденія католикосата въ Грузіи при Вахтангъ Горгасланѣ. По разсказу лѣтописца 78) послѣ смерти Мирдата V (434-446), отца Вахтанга, и въ дътстве сего

<sup>19</sup>) H. de la G. 149.

Digitized by Google



<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) H. de. le G. p I p. 149, 190-191.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>) Понтійскими, говорить Вальсамонь, называются митрополиты, обытающіе близъ Чернаго моря до Транезунта и далье внутрь страны. См. Правила Вселенскихъ соборовъ... ч. 1, в. 2 стр. 248.

последняго, число маговъ снова увеличилось въ Грузіи и "проповѣдь" ихъ привлекала не налое число простого, особенно, народа. Видя все это, колодой царь, воспитываеный христіанскимъ епископомъ Михаиломъ, гораль пламеннымъ желаніемъ уничтожить магнямъ въ Грузіи, но "страхъ персовъ" достаточно умъряяъ благородные порывы будущаго волка-льва (Горгаслана). Когда же страхъ съ этой стороны, благодаря ето побъданъ, прошедъ мимо и Вахтангъ выгналъ изъ Грузіи всёхъ маговъ 74), то царю-герою пришлось убедиться въ томъ, что имъ сдёлана только половина дёла: для искорененія магизма мало было изгнать маговъ, --- нужно было замѣнить маговъ христіанскими проповѣдниками, способными внушить народу какая пропасть между христіанствомъ и магазимомъ и внушить это не словами только, не миноходомъ и случайно, а самымъ дъломъ и образомъ жизни въ средѣ этого самаго народа. Единственнымъ средствомъ для этого могло бытьувеличение числа духовныхъ лицъ и особенно епископовъ, съ опредъленнымъ мъстомъ жительства для каждаго изъ послёднихъ, т. е. деленіе страны на епархіи по образцу византійской имперіи, что Вахтангъ и не преминулъ сдѣлать. Воспользовавшись удобнымъ случаемъ, Вахтангъ, какъ сказано выше, выпросилъ у греческаго императора и Константинопольскаго патріарха католикоса и 12 епископовъ.

Въ данномъ случаѣ, обращаетъ на себя вниманіе то обстоятельство, что константинополскій патріархъ не самъ избираетъ и рукополагаетъ будущихъ грузинскихъ архипастырей, а поручаетъ сдѣлать все это

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>\*•</sup>) lbidem 176.

антіохійскому первосвятителю, препровождая къ нему священника Петра и монаха Самуила, **AGUIP** TOALKO избранныхъ самимъ Вахтангомъ. Въ объяснение всего этого, по словамъ "Картлисъ-Цховреба" 75), патріархъ Константинопольскій пишеть цервоіерарху антіохійскому посланіе, въ которомъ онъ какъ-бы извиняется за отправленіе епископа изъ Константинополя во время обращенія въ христіанство грузинъ св. Ниной и оправдываеть такой поступокъ своихъ предшественниковъ какний то политическими обстоятельствами, помѣшавщими точному исполненію правиль, изложенныхь свв. апостолами въ Евангеліяхъ и опредѣляющихъ npeuмущества антіохійской каведры, которой принадлежали Картли, Востокъ и Стверъ. Нътъ сомнания въ томъ, что разбираеное мъсто "Картлисъ-Цховреба" искажено рукою какого нибудь недоучившагося "редактора", съ важностью сообщающаго, да и то устами цареградскаго патріарха, что апостолы въ Евангеліяхъ опредѣлили преимущества антіохійской казедры: видно, что нашъ "редакторъ" слыхалъ кое-что объ ипостольскиха присилиять и о шестовъ правилѣ Церваго Вселенскаго Собора, действительно определяющемъ преимуществи антіохійской каеедры, но ничего не знающенъ ни о Картли, ни о картвелахъ...

Однако, если мы всмотримся глубже въ содержаніе этого посланія quasi — константинопольскаго патріарха, то откроемъ въ немъ созможные (на нашъ взглядъ) слѣды исторической истины: бывшій тогда Константинопольскій патріархъ, въ вѣдѣніе котораго перешла Иверская церковь послѣ халкидонскаго Собора, посмотрѣлъ

Digitized by Google

на просьбу Вахтанга подоврительно: исполнить просьбу Вахтанга значило, - предоставить грузинскую церковь самой себѣ, освободить ее отъ всякой зависимости, дать ей полную автокефалію, а это, очевидно, не входило въ планы ни патріарха, ни императора, — отказать же было не безопасно. Необходимо было, поэтому, устроить дело такъ, чтобы и Вахтангъ былъ удовлетворенъ и Византія не теряла бы своего вліянія на Грузію. Принимая все это во вниманіе, патріархъ константинопольскій для виду отстраняеть себя отъ исполненія просьбы царя Вахтанга и пишетъ антіохійскому собрату своему слёдующаго приблизительно содержанія письмо: мы знаемъ, что когда святая Нина просвътила Евангеліемъ грузинъ и когда царь Константинъ посладъ въ нииъ изъ Константинополя епископа Іоанна, тогда же подчиниль церковь иверскую святайшему твоему престолу, ибо въ Константинополѣ сидѣль тогда (335 г.) епископъ, подчинявшійся гераклійскому митрополиту (слёдовательно, твоему же. престолу) и потому онъ не имвлъ права подчинить себъ другаго епископа. Кромъ того, святый соборъ 318 отецъ (Никейскій) предоставилъ тебѣ преимущество надъ церквами Востока, слѣдовательно и надъ будущей церковью иверскою; ты и польвовался этими преимуществами до святаго собора 630 отецъ (Халкидонскаго), который 28 правиломъ своимъ предоставиль митрополію понтійскую, а съ нею и церковь иверскую, инв. Но мою власть, точно также какъ и всякую посторонюю, теперь желаеть, совершенно устранить царь этой страны, требующій отъ насъ признанія архіепископа иверскаго вселенскимъ епископомъ (католикосомъ), т. е. высшимъ начальникомъ открывае-

мыхъ имъ вынё новыхъ епархій и самостоятельнымъ въ дѣлахъ управленія своей церковью. По существу, я ничего не могу возразить противъ такого требованія царя Вахтанга, такъ какъ архіепископъ Иверскій фактически давно уже пользуется теми правами, утверждения коихъ нына требуетъ царь Вахтансь, но это, съ одной стороны. Съ другой стороны, тебѣ не безизвѣстно, что открыв**тіяся теперь** національныя движенія въ церкви <sup>76</sup>), подъ вліяніемъ коихъ двиствуетъ, кажется, и Горгаслань, сначала причинившій не мало б'ёдъ, а потомъ оказавшій **много услугъ** нашему государству <sup>77</sup>), заставляютъ меня опасаться, какъ-бы нашъ отказъ не повредилъ, дълу православія \*\*) въ Грузіи. Принимая сказанное во вниманіе, я соглашаюсь на исполнение просьбы царя Вахтанга и полагаю возможнымъ предоставить первосвятителю Иверской церкви звание архиспископа младшаю, съ подчинениемъ его не инћ, а тебѣ, такъ какъ понтийская митрополія, которой долженъ былъ подчиняться Иверскій епископъ, во время принятія христіанства грузинами была подвластна святъйшему престолу твоему. Всятяствіе этого, присылаю теб'я этихъ двухъ избранныхъ царемъ Вахтангомъ кандидатовъ на священныя должности, а остальныхъ одиннадцать - избери самъ и, глав-

<sup>16</sup>) М. Ковальницкаго. О вначеніи національнаго элемента въ историческомъ развитіи христіанства стр. 38. Кіевъ 1880 г.
 <sup>17</sup>) Н. de Ia G. р. 1 рр. 162—183.
 <sup>18</sup>) Православіе можетъ быть понимаемо, въ данномъ слу-

<sup>18</sup>) Православіе можеть быть понимаемо, въ данномъ случав, или какъ дъйствительно православіе, —если посланіе было писано Макаріемъ (Македоніемъ) Константинопольскимъ (496— 511) къ Палладію или Флавіану Антіохійскому (496—512), или же, какъ ересь, —если письмо было писано Акакіемъ (471—489) къ Петру Гнафевсу, во времена котораго грузины, отвергая вмъсть съ армянами Халкидинскій Соборь, полуеретичествовали.

b.

ное, выработай условія, на которыя согласился бы царь Вахтангъ и которыя были бы не противны интересамъ имперіи.

Получивъ письмо патріарха константинопольскато и узнавъ въ чемъ діло, антіохійскій первосвятитель, во исполненіе желанія царя Вахтанга.— скорізе патріарха константинопольскаго,—рукоположилъ 13 лицъ во епископа и пожаловалъ одному изъ нихъ титулъ католикоса, положивъ впредь до особого распоряженія. чтобы первоіерархъ иверскій рукополагался въ Антіохіи<sup>79</sup>) Относительно же того, кто такіе должны были быть родовъ католикосы и кто должны были взбирать

<sup>19</sup>) Когда имѣло мѣсто событіе это? На этоть счеть лѣтописи не говорять намъ ничего опредъленнаго, историки же расходятся: Вахушти (Исторія Грузіи, стр. 100) пріурочиваеть его къ 473 году, Броссе (H. de la G. 1 p. 192 n. 2) къ періоду времени между 475 и 488 ст., а Бакрадзе (Исторія Грузін стр. 169) 487 г. По нашему же мивнію, пріурочивать это событіе къ тому или другону изъ означенныхъ годовъ, — нътъ основаній: Броссе основываеть свое мивніе на словахь Вальсамона, но послёдній, какъ мы уже знаемъ, говорить не о Петрѣ II, а Петрѣ III, патріархъ XI въка; изъ этого же предположенія выходить и Бакрадзе (Вахушти не увазываеть основаній), но у него было полъ руками еще одно извѣстіе, по которому учрежденіе католикосата въ Грузіи пибло ийсто "спустя сто семьдесять лъть послѣ принятія христіанства грузинами" (три хроники стр. 29 cfr. H. de la G. 1 p. 193 п. 2), а такъ какъ Бакрадзе относительно года принятія христіанства грузинами, держится мизнія Вахушти, то 317 + 170 = 487. По нашему же мнѣнію, грузины пряняли христіанство въ 834-335 году (газ "Иверіа" за 1893 г. № 159), сивдовательно, принявъ дату «Хроники", какъ нвчто достовврное, должны будемъ отнести учреждение католикосата въ 504-505 гг., тогда какъ Вахтангъ, по общепринатой хронологіи, скончался вь 499 году. Выходъ изъ этого затрудненія заключается въ томъ, что хронологія Вахушти, особенно древняя, не можетъ

1

1

3

11

ихъ, "Картлисъ-Цховреба" хранитъ глубокое молчаніе, но, судя по тому, что католикосы изъ грузинъ впервые ПОЯВИЛИСЬ ЗНАЧИТЕЛЬНО ПОЗЖЕ<sup>80</sup>), Да и то, по слованъ одного варіанта "Картлисъ-Цховреба, съ особаго разръценія императора Юстиніана<sup>81</sup>), можно думать, что католикосы избирались изъ грековъ и въ самой Антіохін, какъ это было позже на Руси: первые русскіе митрополиты и избирались и рукополагались въ Константинополѣ А если вѣрить Антіохійскому патріарху Макарію, то въ Грузіи не рукополагали даже епископа, такъ какъ, по его словамъ, "со времени св. Евстаејя (антіохійскаго), вздившаго въ Грузію, крестившаго весь народъ и рукоположившаго имъ спископосъ, священниковь и діаконовъ, держался тамъ обычай, что по смерти какого-мово епископа, избранный на мъсто сго поздило во Антіохію за рукоположеніемо 82).

быть признана безусловно вёрною... Въ самомъ дёлё, единственное средство провёрить Вахушти, — синхронистическія данныя «Картлисъ-Цховреба», а они говорять нёчто иное: по разсказу лётописца, когда Вахтангу было десять лёть (H. de la G. 1 р. 150) на Грузію напали оссы, и восточные берега Чернаго моря захватили греки; что то подобное имёло мёсто въ 456—457 г. (К. Гана Извёстія... о Кавказё II, 14, 67 или что тоже Stritter-a Memoriae populorum t. IV, 23, 275), слёдовательно, рожденіе Вахтанга нужно отнести къ 446—447 гг., а кончину къ 506--507 г., ибо онъ умеръ на 60 году жизни (H. de la G. 1 р. 197).

\*\*) H. de la G. 1 p. 202.

<sup>81</sup>) ibidem 202 n. 6.

<sup>\*\*</sup>) Прибавленія къ Трудамъ Кіев. Дух. Академін за 1874 г. ч. П стр. 399. По переводу же П. Жузе вмѣсто «епископа» стоитъ "архіерея" (Католикоса)". Прав. Соб. 1905 г. ч. І. стр. 117.

Digitized by Google

Какъ бы то ни было, -- руконолегались ли въ Антіохіи одни католикосы или и, избранные въ Грузін, епископы (мы думаемъ, что въроятнъе первое), но нътъ сомнёнія въ томъ, что, благодаря этому обстоятельству, церковь грузинская поддерживала тёсную связь съ церковью антіохійскою, а чрезъ нея и съ Церковью Вселенскою, что имбло тогда для нея весьма BARHOe значеніе Но чтобы связь эта иміна характерь настоящей завитимости и не превратилась современень (особенно послё того, какъ начали ставить католикосовъ изъ грувинъ) въ одну только фиктивную, номинальную, предстоятели церкви антіохійской, кромѣ громкаго титула "патріарха Иверіи", удержали за собою прево снабжать церковь грузинскую св. инромъ и получать изъ Грузіи "влатникъ тысящу окупленія ради ароматомъ святаго мира"... Но въ XI въкъ и этой зависимости быль положень конепь... 83).

<sup>\*\*</sup>) На основанія варіанта Ефремова «Извѣстія» (примѣч. 16), посольство въ Грузію Василія Грамматика мы отнесли ко времени патріарха Петра III (стр. 26), но суть дѣла не измѣнится и отъ того, если это посольство имѣло мѣсто во дни Киръ-Θеодора (или Θеодосія II, 970—975),—что вѣроятиѣе, —какъ объ этомъ говорятъ другой варіантъ того же "Извѣстія", Никонъ и патр. Макарій.

(Перепечатано съ незначительными изибненіями изъ журнала "Пастырь" за 1894 годъ).

Digitized by Google

A THE REAL PROPERTY OF A THE ASSAULT