

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

## Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

## **About Google Book Search**

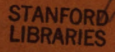
Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



7-82

## заниски

3102 103



YRAMARAA FILAINTSKI

No.

AAsena

КАВКАЗСКАГО ОТДЪЛА ИМПЕРАТОРСКАГО РУССКАГО ГЕОГРАФИЧЕСКАГО ОБЩЕСТВА.

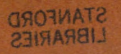
Книжка XXV, выпускъ 2-й куслетны оста

Г. Ф. Чурсинъ.

НАРОДНЫЕ ОБЫЧАЙ И ВЪРОВАНІЯ КАХЕТІИ.

Цѣна 40 коп

ТИФЛИСЪ. Типографія К. П. Козловскаго, Головинск. просп., № 12. 1905.



12

Напечатано по распоряжению Распорядит Отдъла И м и е р а торска го Русскаг



## Народные обычан в вврованія Кахетін.

Относительно вёрованій и обычаевъ кахетинскаго населенія въ этнографической литературѣ собранъ уже нѣкоторый матеріаль, заключающійся главнымь образомь вь статьяхь покойнаго Степанова, помѣщенныхъ въ XVII и XIX выпускахъ "Сборника матеріаловъ для описанія містностей и племенъ Кавказа", отчасти въ статъв О. А. Мтавріева "Простонародная свадьба въ Кахетін" (вып. XXXI "Сборника") и др. Настоящій очеркъ представляетъ попытку дать хотя сколько нибудь цёльную картину народныхъ воззрѣній и обычаевъ кахетинскаго населенія, харавтеризующую его съ религіозно-бытовой стороны. Во время пойздки по Кахетіи лётомъ 1908 года авторъ нёсколько пополнилъ имёющіяся въ печати этнографическія данныя, но, къ сожальнію, собранныхъ матеріаловъ далеко еще не достаточно, чтобы вполнѣ освётить всё стороны развитія религіозныхъ представленій современнаго кахетинца,---этимъ главнымъ образомъ и объясняются многочисленные пробѣлы предлагаемаго очерка. Въ видахъ объясненія происхожденія и первоначальнаго смысда наблюдаемыхъ въ Кахетіи вѣрованій и обычаевъ, авторъ счелъ полезнымъ обратиться въ сопоставлению ихъ съ аналогичными фактами, отмвченными у другихъ народовъ, преимущественно кавказскихъ. Такое сопоставление убъждаетъ, что однородныя понятия, върования и обычаи возникаютъ у различныхъ народовъ, поставленныхъ въ сходныя условія быта; такимъ образомъ, сходство вёрованій и обычаевъ само по себѣ еще не служитъ доказательствомъ ни родства двухъ народностей, ни ихъ вліянія другъ на друга. Родство двухъ или нёсколькихъ народностей обусловливаетъ сходство лишь тёхъ возарѣній и обычаевъ, которые возникли въ эпоху, когда данные народы еще не отдёлялись отъ общаго корня и жнли одною жизнью. Эти върованія и обычаи отдёлившіяся отъ общаго ядра народности разносять съ собою, какъ духовное наслёдіе предковъ. Послѣ, въ новыхъ, неодинаковыхъ условіяхъ жизни народы-братья создадуть и неодинаковые продукты духовной

P

Digitized by GOC

дѣятельности. Замѣтное сходство воззрѣній и обычаевъ кахетинцевъ, карталинцевъ, имеретинъ, гурійцевъ объясняется сравнительно не очень древнимъ ихъ обособленіемъ и довольно сходными условіями быта.

Въ виду этого предлагаемый очеркъ върований и обычаевъ Кахетін въ значительной мёрё можеть служить и для характеристики вёрованій и обычаевъ грузинъ вообще. Что касается культурныхъ вліяній другихъ народовъ, то здѣсь необходимо ииѣть въ виду то обстоительство, что инородныя вліянія прочно прививаются лишь такъ, гдё, для ихъ процебтанія подготовлена. ночва, нначе говори, гдъ условіями народной жизни видвигается потребность въ тёхъ именно идеологіяхъ, которыя въ данный моженть такъ предупредительно преподносятся извит. Въ другой жизненной обстановкъ заниствование но можетъ быть прочнымъ. Однако, и въ области, гдъ наличность заимствования вполит установлова, трудно найти основанія для того, чтобы каждый отдёльный факть обязательно объяснять заимствованіемъ. Такъ, несмотря на то, что вліяніе ученія Зороастра составляеть общензвістный факть въ исторіи Грузіи, было-бы ошибочно всявій намекъ на почитание грузинами огня считать отголоскомъ иранскихъ вліяній. Огонь, какъ благод втельное пріобратеніе челов вчества, пользуется въ различной изръ почитаніемъ у множества народовъ земного шара; зачатки этого почитанія могли, разумбется, быть и у грузинъ задолго до знакомства ихъ съ религіозными воззрёніяни Ирана; персы въ такомъ случай принесли лишь болёе развитыя формы культа огна и содействовали упрочению существо-ВАВНИХЪ.

Родовая сбщина въ въроданіяхъ и обычаяхъ. Первоначальная общественная организація грузинъ, въ которой застаетъ ихъ исторія, была родовая община. Говоря объ албанцахъ и иберахъ (нынёшнихъ грузинахъ), Страбонъ свидётельствуетъ: "имущество принадлежитъ каждому роду, въ которомъ повелёваетъ и управляетъ старшій. Въ такомъ-же состояніи находятся ибери и ихъ страна" \*). Каждый родъ занималъ опредёленный земельный участокъ и имёлъ своего особаго божественнаго покровителя духа-родоначальника. Божество рода, какъ н самый родъ, было пречно принарёцлено иъ земельному участку

\*) К. Ганъ-"Извѣстія древнихъ греческихъ и римскихъ писателей о Кавкаеб", ч. I, стр. 68.



Digitized by Google

спонаь почитателей, и съ теченіемъ времени мъсто его постонинаго жительства (донанний очагъ старнаго въ родъ) становилось Священных. Такъ въ течение долгато неріода родового быта грузнискаго народа успёло прочно укорениться въ народномъ сознанін представленіе о святости нѣкоторыхъ мѣстъ. Когда въ половини IV выка въ Грузію проникло христіанство, оно застало здёсь освященный вёками культь родовыхъ покровителей, и новому религіозному ученію оставалось только присиособиться къ сложнешимса воззрёніямъ. Сознаніе національнаго единства от-**ДЁЛЬНЫХЪ** ГРУЗИНСКИХЪ РОДОВЪ НАХОДИЛОСЬ ВЪ ТО ВРЕМЯ ВЪ НАЧАЛЬной стадія своего развитія, и, такимъ образомъ, еще не была подготовлена почва для воспріятія идея объ Единомъ Божествѣ, заступникъ и духовномъ главъ объединеннаго народа. Поэтому и нельзи было ожидать въ тогдашней Иверіи прочнаго усвоенія христіанской иден единобожія; божества отдёльныхъ родовъ сохранили прежнее свое положеніе; единственное измѣненіе выраэнлось въ томъ, что большую часть этихъ родовыхъ патроновъ стали обозначать общимъ именемъ св. Георгія. Такимъ образомъ древняя Иверія стала страною св. Георгія (Georgia), нначе Грузіей.

Когда грузинскія хроники повёствують объ одновременной постройкѣ 363 церквей въ честь св. Георгія, то можно съ достаточной долой вёроятія допустить, что эта цифра блязко соотвётствуеть имѣвшемуся въ то время числу грузинскихъ родовь. Такъ какъ етдѣльные роды были неодинавовой силы и вліянія, то понятно, что сообразно этому и родовыя божества имѣли неодинаковое могущество: поэтому и св. Георгій, взявний на себя роль божествъ отдѣльныхъ общинъ, оказался не однимъ св. Георгіемъ, а раснался на 363 натроновъ неодинавовой силы и святости. Народъ до онхъ неръ упорно держится своего дохристіанскаго взгляда и дѣлаетъ различіе между отдѣльными Георгіямя. Каждый Георгій, какъ божество, прикрѣпленное къ территоріи своей родовой общины, находится безотлучно въ мѣстѣ своего жительства и телько тамъ принимаетъ просителей и вообще всѣхъ, имѣющихъ въ нему дѣло.

Такой характеръ религіознаго воззрѣнія ведеть къ широкому развитію паломничества, хожденія къ мѣстамъ постояннаго пребыванія духовныхъ покровителей. Явленіе это дѣйствительно бросается въ глаза всякому, имѣвлюму случай наблюдать народную жизнь грузимъ, въ особенности-же кахетинскаго крестьянина. Что нынѣшніе многочисленные свв. Георгіи представляютъ изъ себя лишь приврытыхъ христіанскимъ именемъ родовыхъ божествъ языческой Грузіи, это сквозить на каждомъ шагу въ отношения въ нимъ народа. Не слёдуетъ ходить на богомолье въ тёмъ иконамъ и Георгіямъ, бъ которымъ не ходили твои предки, -- учитъ житейская мудрость кахетинцевъ,--иначе эта икона станетъ по временамъ "требовать къ себъ", т. е. насылать болъзни, требуя: жертвъ \*). Значитъ, молись только той святынѣ, которая имѣетъдавнишнія и прочныя связи съ твоимъ родомъ. Впрочемъ, ктоцереселяется куда-нибудь на другой конецъ Кахетін, или даже перебирается въ Карталинію, поневолѣ бываетъ вынужденъ сдѣлаться какъ-бы отступникомъ по отношению къ святынямъ своихъ предковъ, но въ тяжелыя минуты жизни онъ опять-таки вспоминаетъ своихъ давнихъ покровителей,---и вотъ мы видимъ, какъизъ одного конца Кахетіи въ другой, чуть-не за сто версть плетутся пѣшкомъ богомольцы, чтобы выполнить свой долгъ передъ-Георгіемъ, которому молились ихъ прадѣды. Наиболѣе чтимыя кахетинцами церкви св. Георгія слёдующія: Тетри Георгій въ 11 верстахъ отъ Телава, нѣсколько выше сел. Ацкури, Георгій Бочорыскій въ 18 верстахъ отъ Телава по тіонетскому щоссе, Георгій Цкароставскій за Алазанью, въ 25 верстахъ отъ Телава, въ Пшаветін, Георгій Лорійскій въ Тіонетсконъ убядь. Многочисленные Георгіи, разбросанные въ другихъ мѣстахъ Кахетіи, считаются менбе значительными и привлевають сравнительно немного богомольцевъ. Кромъ церввей св. Георгія въ Кахетіи есть нёсколько другихъ важныхъ святынь, привлекающихъ богомольцевъ даже изъ далекихъ концовъ Грузіи; таковы монастырь св. Нины, Алавердскій соборь, церковь Михаила Архангела въ сел. Анага Сигнахскаго убзда, Шуамтинскій монастырь въ честь Рождества Богородицы въ 8 в. отъ Телава и Хирскій монастырь св. Стефана.

Вездѣ, гдѣ христіанство приходило на смѣну мѣстныхъ родовыхъ культовъ отдѣльныхъ общинъ, мы наблюдаемъ такое явленіе, что Единый Богъ или чтимый христіанами святой распадается на нѣсколько святынь, пріобрѣтающихъ различное значеніе. Въ Италіи, какъ свидѣтельствуетъ Фюстель-де-Куланжъ \*\*), и теперь еще лаццарони готовы на ножахъ защищать достоин-

\*\*) Фюстоль де-Куланжъ-"Древняя гражданская община".



<sup>\*)</sup> Приведено въ "Сб. мат.", XIX, отд. П, стр. 88.

«ство Мадонны своей улицы передъ Мадонной сосёдней улицы. Въ Россіи XVI—XVII вв. любили въ церкви молиться каждый передъ своей собственной иконой; совершенно такъ же жители каждой иёстности любили яиёть у себя свою собственную, спеціально имъ принадлежащую святыню, икону или угодниканокровителя; "естественно, что такіе мёстные угодники и чтились лишь въ предёлахъ своего края, а другія области ихъ нгнорировали или даже относились къ нимъ враждебно" \*).

Организація родовой общины, а также возникшей ватёмъ на развалинахъ родового строя семейной общины съ хозяйственной стороны характеризуется почти полнымъ отсутствиемъ обмѣна. Родовая и семейная община представляють замкнутый міръ, собственными силами и средствами производящій все необходимое для общнны. Эта замкнутость хозяйства, не вступающаго ни въ какія отношения съ хозяйствами другихъ общинъ, породила своеобразныя возэрёнія, воторыя, какъ вёрные стражи, должны были охранять неприкосновенность самодовлёющаго міра родового хозяйства. Жизнь въ своемъ стихійномъ движеніи разбила оковы хозяйственнаго затворничества, и передъ властнымъ ходомъ исторін должны были отступить арханческія хитросплетенія примитивной мысли, но все-таки расшатавная и разбитая эпоха натуральнаго хозяйства не удалилась за околицу исторіи, не оставивь по себѣ нѣкоторыхъ воспоминаній. Эти отголоски угасшаго проллаго выражаются въ запрещении давать различные предметы хозайства другимъ, въ другое хозяйство, причемъ запреты эти основываются обыкновенно на какихъ-либо нелъпыхъ опасеніяхъ. Въ Телавсковъ убздъ по возможности стараются не одалживать никому закваски тёста, а если ужъ приходится одолжить, то оть нея отрывають кусокь, чтобы не перевелось въ домѣ тесто. Сь подобной-же цёлью какъ въ Телавскомъ, такъ и въ Сигнахскомъ убздб, если одалживають хлббъ, отламывають оть него вусочекъ и бросаютъ тутъ-же на землю, когда даютъ взаймы муку, щепотву этой муки бросають на землю. Если-же не сдёлать этого, то вмёстё съ хлёбомъ или мукой будетъ унесена "барака"--неистощимость запаса ссудившаго. Въ Телавскомъ убздъ старухи твердо помнять мудрое правило-послѣ заката солнца никому не одалживать сита, --иначе не удастся выдать дочь за-

· \*) П. Мплюковъ-"Очерки по исторіи русской культуры", ч. 2-я, стр. 28.

мужъ, конечно, если она есть. Если-же сито одолжить необходямо, то пусть его возвретять въ ту-же ночь \*). Въ Сигнекскокъ убздё нельзя инчего давать изъ дома въ день Новаго года, такъ какъ, что сделаещь на Новый годъ, будещь делать въ теченое всего года. У торговцевъ и ремесленниковъ г. Сигнаха и визикійскихъ селеній не принято продавать товаръ или отданать работу въ долгъ но понедёльникамъ. Кромё того во многихъ угодкахъ Кахетіи действують слёдующіе запреты. Ничего не дають изъ домя въ первый день посъва, въ день, когда ато-либо изъ домашинкъ убзжаетъ по дёлу,-иначе убзжающій не будеть имёть успёха въ дёлё; послё захода солнца не дають огня, изъ опасенія, чтобы домъ не постигло несчастье; плохому-же сосёду н вообще отказывають въ огнѣ; затемъ не ссужають также зерень для посёва, особенно, вогда происходить посёвь. Несомивано, что подобнаго рода запрещенія должны появиться у всёхъ народностей, гдё строгой заменутости хозяйства начинаеть угрожать опасность. Соображения, которыя кладутся въ основу запретовъ, разумъется, могутъ быть самыя разнообразныя. Зангезурскіе армяне, какъ и грузины, держатся завёта-, ночью не давай сита другому", но объясняють его но своему,---, чтобы не было у тебя недостатва въ хлёбё" \*\*). У армянъ Эчніадзинскаго убяда правила еще строже: послѣ захода солнца нивому ничего нельзя давать, а то эсе счастье дома уйдетъ. Поэтому ночью не выбрасывають и сора, чтобы съ нимъ не выбросить счастья" \*\*\*). Впрочемъ, соръ. по темъ-же соображеніямъ, не выметаютъ и армяне Зангезурскаго уфзда и грузины Телавскаго уфзда \*\*\*\*).

У сванеть нельзя давать другимъ хлёбъ съ начала пашни до ся окончанія, на Новый годъ, въ день св. Георгія весною и осенью, въ новолуше, въ понедёльникъ, въ четвергъ и въ субботу. Кромѣ того, въ день св. Георгія нельзя давать изъ дона рёшительно ничего \*\*\*\*\*). Выходцы изъ Персіи, живущіе въ сел. Лагичъ Бакинской губ., "въ послёдній день Раджаба мёсяца никому ничего не даютъ изъ домашнихъ вещей, даже огня, ибо

- \*) Приведено въ "Сб. мат.", XIX, отд. II, стр. 98.
- \*\*) "Сб. матер.", вын. XVII, отд. II, стр. 200.
- \*\*\*) Ibid., XVII, отд. II, стр. 183.
- \*\*\*\*) Ibid., XVII, отд. II, стр. 196 и 132.

\*\*\*\*\*) "Сб. матер.", вып. ХХХІ, "Сванетскія цовфры" И. Нижерадзе.



съ данною въ тотъ день вещью доять потеряетъ благополучие \*). У мингрельцевъ Сенавскаго убада "въ день рождения кавото-вибудь жноотваго въ дом'й нельзя имкому начото ин подарить, ни взаймы дать, — иначе молодое животное будеть жевать платья" \*\*). Въ Занатальскомъ округѣ "мочью нельзя деветь язъ дома огна, и нельзя нроходить черезъ дворъ сосёда съ нустыть иёлнымъ кувшиномъ, которий служитъ для воды: отъ этого можетъ быть вредъ спотинъ или шелковичнымъ торванъ" (А. фонъ-Плогто зъ "Сб. овћд. о казказск. горц.", вын. IV, стр. 48).

У армянь Эчніаданискаго уйзда, когда некуть хлёбь, нельзя ASSATE HOS TODHE ADVITHUE OF AS HEAVE CE ADMOROSENHONE CAVINTCE несчастье \*\*\*). У грузни Теланскаго увада не дають огна неь торо дона, гдъ есть ребеновъ, у котораго еще не преръзались зубы,---иначе зубы у него будуть прорізниваться очень болівненно \*\*\*\*).

Въ Карталинін огна не дають нуь дена въ день Новаго года (Горійскій уйздъ).

Нертвы и культь. Самая варварская и возмунительная по современнымъ понятіямъ ферма умилостивленія божеогвъ- приношеніе въ жертву людей. Картвельскіе народы, вакъ и народы славянской семьи, не избъжали въ своемъ прошломъ этой грубой формы религіознаго культа. Существованіе этого обычая у грузинъ педтверждается какъ прямыми показоніями грузнінскихъ хроникъ, такъ и данными археологическихънислёдованій. "Тщательное изученіе многочисленныхъ раскопанныхъ нами "акелдама" (ицхетскихъ гробницъ), говоритъ Байернъ, привело из заключению, что не только въ честь каждаго знатнаго покойника (въ тонъ числё, кажется, н для жевщиять) привесклись человёческія жертви, по что и весь наредъ разъ или два раза въ годъ приносилъ своему кумиру въ жертву людей" \*\*\*\*\*). По грузинскимъ хроникамъ, обычай приносить въ жертву дѣтей, а также съѣдать трупы умершихъ былъ отибненъ "праведнымъ" царемъ Ревомъ, умершимъ въ 213 г. по Р. Хр. Съ тёхъ поръ прошло уже около 17 столётій, однако, и до настоящаго времени въ различнихъ обычаяхъ и суевъріяхъ грузинскаго простолюдина сохранились блёдныя воспоминанія о давнымъ давно отвергнутомъ варварствъ.

<sup>\*) &</sup>quot;Сб. матер.", XXIX, отд. П, стр. 76.

<sup>\*\*) &</sup>quot;Сб. матер.", Х, отд. I, стр. 112. \*\*\*) "Сб. матер.", XVII, отд. II, стр. 191. \*\*\*\*) "Сб. матер.", XIX, отд. II, стр. 86.

<sup>\*\*\*\*\*) &</sup>quot;Сборн. свъд. о Кавказъ", т. II, стр. 334.

Судя по легендамъ, у грузинъ, какъ и у другихъ народовъ, было въ обычав при закладкъ сооруженія, особенно такого, отъ котораго требовалась исключительная прочность, напр., крёпостныхъ ствнъ или башенъ, зарывать подъ фундаментъ въ жертву божеству человѣка, чтобы обезпечить этимъ прочность постройки. Грузинскія народныя свазанія сохранили до нашего времени память о подобномъ обычав. Въ повести г. Ломаури (на грузинскомъ языкв) использовано наиболёе трогательное изъ такихъ сказаній, относящееся въ Сурамской врѣпости. Это связаніе передается народной иёсней "Сурамиснихе". Когда строили Сурамскую крёпость, стёны ея нѣсколько разъ обрушивались; тогда царь приказалъ разыскать одинокаго человѣка съ единственнымъ сыномъ и этого сына зарыть. Нашли вдову, у которой былъ единственный сынъ Зурабъ. Привели Зураба и стали задёлывать его въ стёну врёпости. Прибъгаетъ несчастная мать, взываетъ въ стънъ, ставшей преждевременной могилой сына: .

"Сурамиса цихео! Сурвилита гнахео:

Сурамская крѣпость! Съ жеданіемъ смотрю:

Чеми Зурабъ мандарисъ. Каргатъ шени нахео.

Мой Зурабъ тамъ. Хорошо ты сбереги (его).

Затвиъ, обращаясь къ сыну:

Швило Зурабъ, садамдинъ?

Сынъ Зурабъ, по какое мъсто (заложенъ)? Отвѣчаетъ Зурабъ:

Вайме, дедавъ, кочамдинъ.

Охъ, мать, по щиколку.

Черезъ нѣсколько времени мать снова обращается къ сыну съ прежнимъ вопросомъ. Зурабъ отвѣчаетъ, что уже заложенъ по животъ, затѣмъ по грудь, по шею... Еще разъ спрашиваетъ несчастная женщина:

Швило Зурабъ, садамдинъ?

И слышить отвѣть:

Вайме, дедавъ, гавтамдинъ.

Окончился.

Съ неутёшными слезами поплелась отъ мрачныхъ стёнъ горемычная женщина. Плачетъ и несчастный юноша, загубленный на зарѣ жизня, и слезы его просачиваются сквозь камни и увлажняютъ стёну.

Эта-же легенда, съ незначительными измѣненіями, разсказывается о Сигнахской крѣпости. Здѣсь изъ стѣны выступаютъ

Digitized by Google

не слезы, а кровь Зураба, которая показывается на стёнё только въ великій четвергъ. Рано утромъ въ великій четвергъ приходятъ иногда суевърные сигнахцы къ крёпостной стёнё, чтобы увидёть, какъ струится кровь Зураба. Такія-же легенды пріурочиваются къ крёпости Уплисъ-цихе на правомъ берегу р. Куры и къ нёкоторымъ стариннымъ крёпостямъ Борчалинскаго и Тифлисскаго уёздовъ. Конечно, это вовсе не значитъ, что въ стёнахъ всёхъ этихъ крёпостей дёйствительно зарытъ живой человёкъ; повтореніе этой легенды показываетъ лишь, что обычай зарывать человёка при возведенія построекъ хорошо знакомъ грузинамъ.

Это довольно распространенный въ свое время видъ человъческихъ жертвъ. Башни, замки, мосты и т. п., воздвигнутые на принесенныхъ въ жертву людяхъ, указываютъ во многихъ странахъ Европы, Азіи и Африки \*).

У чердынскихъ и соликамскихъ пермяковъ при ностройкъ дома обыкновенно объщали закопать одного плотника. Въ настоящее время человъкъ замъняется мелкимъ животнымъ—поросенкомъ, гусенкомъ, или пътухомъ \*\*).

Въ № 242 "Донск. Рѣчи" за 1903 г. приведено изъ "Казанской Земской Газеты" слѣдующее: "когда Семенъ прудитъ мельницу, то кладетъ всегда сперва быка годовъ трехъ, потомъ хворосту, а потомъ соломи". Такъ обезпечивается прочность мельницы жертвой водяному.

Приношеніе въ жертву животныхъ въ свою очередь смѣнилось болѣе невинными формами умилостивленія духовъ-приношеніемъ вещей, денегъ или чего-либо въ этомъ родѣ.

Въ Кахетін теперь при закладкѣ дома въ фундаментъ кладутъ серебряныя, а бѣдняки мѣдныя монеты—обычай, весьма распространенный, какъ извѣстно, и въ Россіи. Въ Россіи это приношеніе объясняютъ желаніемъ, чтобы домъ былъ богатъ, но грузины Телавскаго уѣзда держатся толкованія, болѣе близкаго къ древнему смыслу жертвы—"ради прочности фундамента". Часто въ нынѣшней Кахетін деньги даже не зарываются въ фундаментѣ а открыто берутся плотниками, какъ принадлежащія имъ по праву. Такъ, въ обрядахъ религіознаго культа жертвы, предназначаемыя

<sup>\*)</sup> Эд. Тэйлоръ-"Первобытная культура", т. І, стр. 94—97, изд. 1896 г.

<sup>\*\*)</sup> И. Смирновъ. "Этногр. Об."., кн. IX.

божеству или умершимъ, поступаютъ въ собственность духовеиства, а въ данномъ случать въ собственность илотниковъ, присвоившихъ себт право быть замтстителями невидимыхъ духовъ. Въ Заалазанской Кахетіи въ фундаментъ кладутъ мелкія желтваныя вещи (сел. Шильда).

Въ ряду суевърныхъ возэръній и обычаевъ кахетинцевъ существуютъ и другіе, также ведущіе свое происхожденіе отъ человѣческихъ жертвоприношевій. Таковъ, напр., обычай въ случаѣ болѣзни приносить къ священнымъ мѣстамъ модели больной части тёла, въ большинствё случаевъ сдёланныя изъ желёва. Болить нога-несуть желёзную ногу, рука-руку; болить голова или спива-приносять желёзное кольцо, сдёланное по объему головы или туловища, и т. в. Происхождение такого рода обычаевъ можетъ быть объяснено существующими у вахотинцевъ воззрѣніями относительно болѣзней. Болѣзнь понимается такъ. что это какой-либо изъ св. Георгіевъ или другая святыня недовольна человѣкомъ и требуеть его къ себѣ. Святыня предъявляетъ требованіе на ту или иную часть тіла человіка,---и эта часть тѣла начинаетъ болѣть. Чтобы отвоевать заболѣвшее мѣсто, необходимо дать за него святому выкупъ въ видѣ модели той части, которая ему такъ полюбилась. И несутъ больные въ мѣстамъ богомолья желёзныя руки, ноги, пояса, шампуры, сдёланные по длинѣ больного мѣста, и т. п. Подобные предметы при миѣ нриносили къ Алавердскому собору, къ церкви Тетри Георгія въ Телавскомъ убздё; я находилъ ихъ также въ церкви св. Георгія въ сел. Кодало Сигнахскаго убзда и въ сел. Джимити Сигнахскаго убзда при церкви св. Георгія. Въ армянской церкви Успенія Богородицы въ Насомхари, въ трехъ верстахъ отъ Сягнаха, стоить рядомъ съ иконами желбзвая бронзированная рука въ натуральную величину, укръвленная на желъзной бронзированной подставкѣ. Передъ нею въ маленькихъ подсвѣчникахъ **ro**рять восковыя свёчи. Рука принесена какимъ-то богомольцемъ.

Приношенія такого рода извёстны многимъ народамъ, какъ современнымъ, такъ и древнимъ, и представляютъ изъ себя жертвопримошеніе умилостивительное или благодарственное. "Приношеніе больнымъ человёкомъ модели своихъ пораженныхъ членовъ, говоритъ Эд. Тэйлоръ \*), носитъ на себѣ явный характеръ жертвоприношенія, все равно, дѣлается-ли оно передъ исцѣленіемъ

<sup>\*)</sup> Эд. Тэйлорь-"Первобытная культура", т. П., стр. 481, над. 1896 г.

для умилостивленія божества, или вакъ благодарственное приношеніе послё излёченія. Модели рукъ и ушей, ставивніяся по об'єту въ древнихъ египетскихъ крамахъ, считаются св одней стороны благодарственными цриношеніями, какъ это имфетъ, напр., мёсто по отношенію въ моделямъ лицъ, грудей, рукъ и проч. въ бэотійскихъ храмахъ; съ другой стороны, изв'єстны случаи, въ которыхъ модели, какъ субституты пораженныхъ частей тѣла, приносились съ цёлью исцёленія. Такъ, въ Германія въ первыя времена христіанства слышались протесты противъ языческаго обычан вышать на идоловъ съ просъбой о номощи разные деревянные члены человѣческаго тѣла; а въ современной Индіи пилиграмъ, припедшій вымаливать исцёленіе, помѣйцаетъ въ храмъ изображеніе своего больного члена изъ золота, серебря или мѣди, смотря по состоянію".

Приношение въ жертву поделей замёнило собой приношение настоящихъ частей тёла, а этоть виль жертвь въ свою очередь пришель на сибну приношению въ жертву цвлаго человбяа. Такое послѣдовательное видоизмѣненіе жертвъ удобно прослѣдить на примбрё приношенія въ жертву дітей. Діти чаще, чімъ взрослые, обрекались въ жертву сровожаднымъ богамъ; впосявдствіи люди пришли въ мысли, что для бога достаточно вакой либо небольшой части тёла ребенка. Руководствуясь таеныъ соображеніень, кафры и готтентоты обрубяють своень датань фаланги пальцевъ, и видатъ въ этомъ вёркое средство противъ возможныхъ для ребенка бъдъ\*). Въ Австралія дъвочкамъ скоро послѣ рожденія отрубають два сустава мнанаца, чтобы умплостывить духовъ\*\*). Болёзнь означаеть, что какой-либо духъ пеудовлетворенъ и нуждается въ жертвъ; заболъвшій бущиевъ приносить въ жертву послёднія фаланги нальцевъ, начивая съ лёвой руки, въ надеждѣ, что съ кровью уйдетъ и болѣзнь\*\*\*). Грузины не рубять нальцевь, но и теперь приносять модели рукъ и ногъ. Приношеніе въ жертву куклы вифсто живого ребенка, или колыбели, или модели колыбели - распространенный обычай у многихъ кавказскихъ народовъ. Кахетинскія женщины, обращаясь къ святому съ просьбой о дарования детей, приносять въ даръ колыбели. При миż женщина привезла дътскую колыбель въ церкви

- \*\*) Летурно-"Эволюція рабства", стр. 22.
- \*\*\*) Пешель-"Народовъдъніе", стр. 473.

<sup>\*)</sup> О. Пешель-"Народовѣдѣніе", стр. 473.

Тетри Георгія въ Телавскомъ уйздѣ въ ночь подъ престольный празднивъ 15-го августа. Колыбели приносятъ кахетинцы и въ благодарность за выздоровление ребенка. Имеретины замѣнили дъйствительную колыбель ся миніатюрною моделью. Родители выздоровѣвшаго ребенка приносять въ церковь святому, которому объщали, серебряную волыбельку и цёпочку и кладуть передъ иконой \*). Армянки, испрашивая себё ребенка мужского пола, отправляются въ источнику св. Іакова на Арарать, къ валуну изъ лавы на г. Алагевъ и къ холодному источнику, находящемуся въ одной верств выше Уравельскаго источника близъ Ахалциха. Въ этихъ мѣстахъ онѣ втыкають въ землю четыре палочкя, обертываемыя бумажной нитвой въ видё миніатюрной изгороди, внутри которой на такихъ-же двухъ налочкахъ прикрѣпляется люлька съ куколкою изъ тряпокъ въ два дюйма вышиною. Въ Дагестанъ на вътвяхъ деревьевъ можно встрътить модели колыбелевь изъ прутьевь, принесспныя безплодными женщинами. испрашивающими себѣ дѣтев. У армянъ Эчміадзинскаго уѣзда существуеть повёрье, что для того, чтобы вылёчить ячмень на глазу, нужно сдёлать куклу и бросить въ огонь. Подобіе приношенія въ жертву модели ребенка можно видёть и въ записанномъ мною въ Телавскомъ убздѣ повбрьи: если ребеновъ долго не ходить, льють въ воду воскъ; получивнуюся фигуру считають фигурой ребенка, эту фигуру нужно отнести на перекрестокъ и поставить: если будетъ стоять, значитъ, ребенокъ скоро начнетъ ходить.

Нравы боговъ измѣнялись вмѣстѣ съ нравами людей. Какъ побѣдители сначала убивали побѣжденныхъ и поѣдали ихъ тѣла, а затѣмъ стали вмѣсто этого обращать побѣжденныхъ въ рабовъ, такъ и боги сначала требовали людей себѣ въ пищу, а потомъ стали требовать ихъ себѣ въ рабство, въ услуженіе.

Въ этомъ отношеніи у грузинъ любопытное явленіе, происшедшее отъ человѣческихъ жертвоприношеній, представляетъ наложеніе "курати" или "посвященіе" человѣка божеству или святому мѣсту. Посвященіе можетъ быть пожизненное или временное, на срокъ. Въ Кахетіи наблюдается обыкновенно послѣднее. Заболѣлъ, напр., ребенокъ. Родители обращаются къ ворожеѣ, какъ помочь горю. Та объявляетъ, что на мальчика надо наложить "курати", отдать на два мѣсяца Мтаваръ-ангелози... такова воля Мтаваръ-ангелози (Михаила архангела). Родители обѣщаютъ

<sup>\*) &</sup>quot;Сб. мат.", XVIII, отд. III, стр. 337.

исполнить святую волю и, накъ только оправится ребенокъ, отвезти его въ церковь Михаила архангела въ сел. Анагъ (Сигнахскаго уѣзда). Это единственная въ Кахетіи церковь, при которой проживаютъ посвященные или "курати". Сюда привозятъ ихъ со всей Кахетіи. Въ знакъ наложенія на ребенка "курати", у него не стригутъ волосъ. При церкви Мтаваръ-ангелози во всякое время можно застать десятокъ или два мальчиковъ, а иногда и взрослыхъ, посвященныхъ на разные сроки церкви Мтаваръангелози. Одни должны пробыть при церкви недѣлю-двѣ, другіе мѣсяцъ, годъ, наконецъ даже нѣскодько лѣтъ.

8-го ноября, въ престольный день, сюда прібзжають и приходять тысячи богомольцевь, главнымь образомь изъ Кизикіи. Все прилегающее къ церкви ущелье превращается тогда въ сплошной таборь: вездё шалаши, навёсы, арбы, быки, буйволы, лошади, бараны, приведенные для принесенія въ жертву, и множество празднично настроеннаго люда. Тогда же многіе приводять и посвященныхъ церкви ребятищекъ, такъ что въ это время подобныхъ "курати" набирается отъ двадцати до тридцати. "Курати" посвящены Мтаваръ-ангелози, должны служить ему, работать для него, т. е. на церковь, — таковъ смыслъ "посвященія".

Во время своихъ лѣтнихъ экскурсій по Кахетіи я побывалъ между прочимъ и у Мтаваръ-ангелози. Крохотная церковь не представляетъ сама по себѣ инчего интереснаго. На церковномъ дворѣ два деревянныхъ навѣса для богомольцевъ и посвященныхъ. Послѣднихъ оказалось 11 душъ въ возрастѣ отъ 10 до 15 лѣтъ.

Все "служеніе" ихъ архангелу Миханлу состоитъ въ томъ, что они подметаютъ дворъ, собираютъ въ лѣсу валежникъ для церковнаго старосты, возятся въ пебольшомъ садикѣ, который развелъ староста при церкви. Для дюжины ребятишевъ это не большая работа, и они томятся отъ скуки, убивая время развѣ лишь въ какихъ-либо забавахъ. "Курати" бываютъ только мальчики.

Нѣчто вродѣ добровольнаго посващенія св. Георгію налагаютъ иногда на себи нѣкоторыя женщины; такія посващенныя называются "монеби" (ед. ч. "мона")— "рабыни", и бываютъ, кажется, единственно при церкви Тетри Георгія въ 12 верстакъ отъ Телава, въ виду чего онѣ называются "Тетри-Георгисъ монеби". Монеби время своего посвященія живутъ при церкви или въ сосѣднемъ селенін, ходятъ въ бѣдомъ и играютъ до нѣкоторой степени роль ворожей, посвященныхъ въ тайны умилостивленія св. Георгія и исполняющихъ въ нёкоторомъ родѣ обязанности исповёдницъ. Къ нимъ обращаются богомолки со своими горестями, и монеби добросовёство налагаютъ на нихъ эпитимів, или, какъ здёсь выражаются, "наказаніе". Питаются монеби приношеніями и дарами богомольцевъ; имъ-же поступаютъ бёлыя рубахи и куски бёлой матеріи, въ которыхъ приходятъ къ церкви богомольцы, наложивние ца себя обётъ вритти на богомольс.

Таковы сохраняющиеся въ настоящее время затемненные уже отголоски практиковавшихся и вкогда челов вческихъ жертвоприношений.

Изъ другихъ видовъ жертвъ наиболѣе обычнымъ въ Кахетіи является принесеціе въ даръ божеству (или святому) животныхъ.

Жертвенный баранъ----неизбёжная принадлежность почти всякаго религіознаго торжества. Въ большинстве случаовъ баранъ режется, и земному представителю божества и святыхъ-священнику удбляется часть зарёзанного животнаго-никура, лопатка, ножин. Но иногда церкви жертвуется живой барант. Такой баранъ обыкновенно намъчается заранъе по какому-либо случаю; въ знакъ посвящения у барана надръзывается правое ухо; съ этого момента посвященный барань ("курати") становится непривосновенныхь; его нельяя ни зарбзать, ин продать. Если-же барань "курати" окольств, то немедленно замъняется другимъ. Баранъ-"курати" свободно можеть разгуливать по чужимъ пастбищамъ: его никто не зарѣжетъ, не присвоитъ, развѣ только прогонитъ. Въ объщанный день посвищеннаго барана приводятъ къ церкви, обводять вокругь, подводять въ священнику или монаху, который нрижигаеть у него свёчей клов'ь шерсти на лбу, и барана тащуть вь загороженное мёсто, какъ церковную собственность. Этоть обычай, повиденому, все больше и больше предается забвению. 15-го августа 1903 года въ храмовой праздникъ Тетри Георгія церкви пожертвовали живыхъ барановъ всего четыре или пять.

Кронѣ барановъ нахетинцы, ножалуй, даже съ большей охотей мертвуютъ церкви пѣтуховъ и куръ. Пожертвованную курину у Тетри Георгія бросаютъ къ церковной ствив, или даже въ самой церкви на вкону св. Георгія, заще, еднако, просто пускаютъ въ церковщопъ дворѣ.

За три для - 18-го, 16-го и 17-го автуста 1963 года, когда справлялся праздникъ Тотри-Георгія, заръзано 1050 барановъ и три быка; отъ нихъ въ пользу церкви ноступили шкуры; кроий того пожертвовано церкви четыре живыхъ барана и оноло ста куръ.

Таковы дары, удёляемые св. Георгію скотоводческимъ хозяйствомъ. Своя доля поступаетъ и отъ плодовъ земли. Въ церковь Тетри-Георгія, какъ, вёроятно, и въ нёкоторыя другія почитаемыя мёста, приносятъ вино для святого. Давній об'ятъ нобывать у Тетри-Георгія нерёдко оставляетъ въ нарани одинъ кувшинъ вина для св. Георгія. Это вино называется "зедаще". 15-го августа "зедаще" привозятъ ва праздникъ Тетри-Георгія, отдёляютъ изъ него бутылку, которую выливаютъ въ кувшинъ ионаку, собирающему это вино, остальное выпиваютъ сами. У н'ёкоторыхъ хозяевъ кувшинъ съ "зедаще" врытъ въ землю во дворё деркви Тетри-Георгія. Я насчиталъ семь такихъ кувшиновъ.

Тому-же Тетри-Георгію приносять арбузы, дыни, виноградь.

Кромѣ того, въ даръ святому приносять также различные предметы косяйственнаго обяхода: кувшины для вина (около десятка разной величины кувшиновъ сложено у саран во дворѣ церкви Тетри-Георгія), гвозди, куски желѣза, сломанные топоры, серим и т. п. Приносять мелкія деньги, которыя кладутъ иногда у наружной стѣны церкви, или даже прикрываютъ землею, чтобы никто не когъ ими воснользоваться; въ церкви Мтаваръангелози въ сел. Анагѣ имѣется нѣсколько оленьихъ рогомъ; при другихъ церквахъ, напр., въ сел. Джимити, лежатъ рога коеуль.

Въ формахъ редигіознаго культа, въ формахъ поклоненія верховнымъ силамъ у кахетинцевъ также сохраняются остатки далевой старины, оть которыхъ въсть свособразными возорёніями. Воть, наприятръ, обрядности, которыя выполняеть благочестивый кахечныець (а еще усердние катехника) у Тетри-Георгія. Прежде всего онъ покупаетъ одну или несколько восковыхъ свёчей и обходить съ ними три раза вокругь церкви (протиев солнца), при ченъ цёлуеть четыре угла церкви. Иные обходять вругомъ церкви босме, извогорые идуть босквомъ за изсколько версть въ неркви (чаще это дёлають женщины). Затёмъ, чурствующій себя въ ченъ-либо виновнымь передъ Тетри-Георгісиъ, для умилостивления его ползають вокругь церкви на четверенькахъ, какъ рабъ, недостойный стоять предъ лицомъ владыки; этого мало: чтобы еще соязательние выразние свес унижение передъ грознымъ владыкой и рабокую нокорность, на шею навъщиваютъ пъни и полатотъ въ нихъ вокругь жилища Тотри-Георгія. Какъ

смиренные подданные восточнаго повелителя, какъ униженные плѣнники и рабы, подъ тяжестью цѣпей проходять они иди ползутъ на колѣнахъ передъ лицомъ могущественнаго, грознаго Тетри-Георгія. У церкви Тетри-Георгія съ правой стороны отъ входныхъ дверей лежатъ спеціально приспособленныя для такого употребленія двѣ желѣзныя цѣпи; одна вѣситъ около 1'/, пуда, другая фунтовь 7-8. Принесены онѣ когда-то богомольдами. Подобнаго же рода желёзная цёпь, какъ передавали мет въ Гори. была, а, быть можетъ, и теперь еще цѣла, при монастырѣ Горисджвари, противъ Гори на горѣ. И тамъ богомольцы взваливали ее на шею и обходили вокругъ церкви. Нѣчто по существу очень похожее продёлывается и въ Имеретіи. Когда ребеновъ заболёваеть оспой, его мать вышаетъ себъ на шею камень, ходитъ съ нимъ на колѣнахъ по комнатѣ и молится о выздоровлении дитяти (м. Хони). Смыслъ этихъ церемоній одинъ-рабскимъ униженіемъ заслужить милосердіе грознаго владыки. Очевидно, владыка этотъ не христіанскій Богъ любви, а грозный деспоть, созданный по образу земныхъ деспотическихъ владыкъ Востока. Для умилостивленія Тетри-Георгія прибѣгаютъ и еще къ одному виду униженія: богомолецъ распростирается внизъ лицомъ поперекъ церковнаго порога, и всѣ входящіе и выходящіе шагають черезъ него. Другіе выполняемые у церкви обряды дополняютъ картину умилостивленія восточнаго деспота, любящаго раболѣціе. У Тетри-Георгія богомольцы, покончивъ съ церемоніями внутри церковнаго двора, выходять за ворота и здёсь продолжають угождать св. Георгію. Толпа мужчинъ съ зурначами и дудуками впереди шествуетъ вокругъ церковной ограды. У воротъ ограды останавливаются, крестятся на цервовь и начинають плясать лезгинку. Женщины также съ зурначами и дудуками совершаютъ свое шествіе вокругъ церкви отдёльно, при чемъ поютъ вёчто монотонное, однообразное. иногда "іавъ, нано", иногда другія пъсни.

Пляски, какъ одинъ изъ способовъ угожденія божеству, явленіе не рёдкое у кавказскихъ народовъ; къ нему прибѣгаютъ армяне, черкесы и др. Нѣкоторыя особенно ревностныя богомолки берутъ у угловъ церкви по щепоткѣ земли и кладутъ въ ротъ; такого рода обычай—глотать святую землю—тоже извѣстенъ другимъ народамъ.

Этого достаточно, чтобы харавтеризовать сохранившеся до настоящаго времени обломки первобытныхъ формъ культа среди кахетинскаго населенія. Перейдемъ тенерь къ обзору религіоз-

is ve

Digitized by Google

ныхъ представленій и обычаевъ, выросшихъ на почвѣ различныхъ формъ хозяйственной дѣятельности. Хозяйственный строй народной жизни вмѣстѣ съ условіями окружающей природы представляетъ ту среду, подъ вліяніемъ которой зараждаются и вырастаютъ представленія и идеи редигіозныя, моральныя и правовыя.

Земледъльческие обычаи. Хлъ̀бопашество издавна нвлилось главнымъ источникомъ существования въ Кизикии и Уканамхари; въ винодъльческой части Кахетии—Цинамхари оно также занимало видное мъ̀сто въ хозяйствъ̀.

Хорошій или плохой урожай обусловливается причинами, которыхъ не въ силахъ ни создать, ни устранить первобытное хозяйство. Поэтому естественно долженъ былъ сложиться у народа тотъ взглядъ, что большая часть этихъ причинъ входитъ въ кругъ дёятельности сверхъестественныхъ силъ. Значитъ, для усиёха въ земледёліи нужно умёть снискивать расположеніе этихъ сверхъестественныхъ силъ. Этимъ полезнымъ дёломъ кахетинцы и по настоящее время занимаются не безъ нёкоторой надежды на успёхъ.

Умилостивленіе таинственныхъ силъ, обезпечивающихъ успѣхъ земледѣлія, начинается съ начала сельскохозяйственнаго года, т. е. съ весны. Прежде всего, чтобы полевыя работы были успѣшны, одинъ день, именно четвергъ масленицы посвящаютъ "Работѣ", называя его "днемъ работы". Во всякой работѣ, которую продѣлаешь въ этотъ день, будешь имѣть успѣхъ въ теченіе всего года,—поэтому крестьяне стараются въ этотъ день перепробовать всѣ виды работы, какими предстоитъ имъ заниматься въ теченіе года. Подобный способъ угожденія божеству или божествамъ работы— явленіе, довольно обычное и у другихъ народовъ. Такъ, продѣлываютъ всѣ виды своихъ работъ зыряне въ Великій Четвергъ<sup>1</sup>).

Важно затёмъ съумёть удачно выбрать время для каждой полевой работы. На произрастаніе хлёбовъ, по мнёнію кахетинцевъ, имёютъ существенное вліяніе фазы луны; лучшимъ временемъ для начала работъ считается новолуніе.

Сѣять и садить что бы то ни было обязательно нужно въ новолуніе, — иначе не будетъ хорошихъ всходовъ. Начинать сборъ у рожая всякихъ злаковъ, плодовъ и овощей тоже слѣдуетъ въ новолуніе, — иначе собранный продуктъ подвергнется порчѣ.

34-99-

<sup>1)</sup> К. Поповъ-"Зыряне и Зырянскій край", стр. 60.

Одинъ изъ весеннихъ дней ради обезпечения урожая посвящается Богу ("самхто" — для Бога). Въ этотъ день не работаютъ.

"Самхто" яли "самхтооба" представляетъ, вёроятно, празднованіе божеству земледёлія, имя котораго съ теченіемъ времени забыто. "Самхтообу" справляютъ также ремесленники разныхъ цеховъ, причемъ каждый цехъ выбираетъ для себя особый день. "Самхто" празднуется повсюду въ Грузіи, причемъ мужчины празднуютъ отдёльно, а женщины отдёльно на другой день послѣ мужчинъ (Горійскій уёвдъ). Празднованіе состоитъ въ веселой пирушкѣ.

Христіанское вліяніе выразилось въ земледѣльческихъ обычаяхъ въ слѣдующемъ. Въ Великомъ посту приглашають священника отслужить въ полѣ молебенъ о ниспосланіи урожая. Второй разъ молебенъ въ полѣ служится передъ началомъ уборки хлѣба, чтобы благополучно окончить уберку. Христіанскому-же вліянію принадлежитъ кахетинское вѣрованіе — у кого Христосъ товарищемъ въ хлѣбопашествѣ, у того вожатый плуга (гутнисъ-деда, букв. "мать плуга") не свернетъ въ сторону ("аргадаубрундеба") и не случится несчастья.

По окончаніи жатвы изъ послёднихъ колосьовъ дёлаютъ кресть. Съ этимъ крестомъ, какъ знакомъ окончанія жатвы, первый жнецъ, или «месвеуре», является къ хозяину ноля. Хозяинъ беретъ крестъ и въ награду даетъ, по обыкновенію, живото пётуха, а если особенно доволенъ жнецами, то и нёсколько платковъ. Пѣтуха рѣжутъ, чтобы устроить пиръ, но, такъ какъ одного пѣтуха на 12—15 человѣкъ не хватитъ, то хозяинъ рѣжетъ барана, причемъ передовому жнецу—«месвеуре», въ знакъ особаго почета, даютъ голову и ножки. Крестъ изъ колосьевъ хозяинъ поля вѣшаетъ у себя въ домѣ (Телавскій уѣздъ) или кладетъ поверхъ хлѣба, когда его ссыпяютъ въ иму или амбаръ (Онгнахскій уѣздъ).

Ворьба съ стихійными быствіями, подрывающими вемледёльческое хозяйство, велась предками нынъмникъ кахетинцевь исключительно сустёрными средствами. По старой намати, къ этимъ спасительнымъ средствамъ прибёгаетъ еще и современное деревенсное население Кахетіи. Для прекращения засухи кахетинцы устраиваютъ "дидебу", "гонджаебу" или пествіе къ какойнибудь каменной бабѣ "кhалкhвѣ". "Дидеба" —это хожденіе народа изъ селенія въ селеніе съ пёсними, призыкающими дождь, про-

Digitized by Google

славляющими Бога и св. Илю, распорядителя дождя. Въ прежніе годы молельщиви ходили босивонъ, чтобы тёмъ сильнѣе растрогать повелителей небесныхъ водъ; пёли пёснопёніе такого рода: "не хотимъ засохшихъ комьевъ земли: давай, Боже, **грязи!"** ("Агаръ минда горахи, гмерто, могве талахи! Дидеба, да дидеба, гмерца дидеба!"). Теперь "дидебу" наблюдать не случается. "Гонджаоба"-хождение съ куклой (гонджа-кукла, букв. безобразное лицо). Дёвушки или женщины дёлаютъ куклу и ходять съ нею по деревнѣ, распѣвая старинную пѣсню "Лазаре"; поются между прочимъ слъдующія слова: "о, св. Илья, что пригорюнился?! Бёлыхъ козлятъ съ ягнятами мы тебъ приносимъ; ты пошлешь дождь, а мы тебѣ зарѣжемъ козленка!". Въ доброе старое время эти объщанія, разумвется, благочестиво исполнялись. и св. Илья получалъ козленка, теперь-же ему предоставляется любоваться зрёлищемъ, вакъ участницы процессіи послё хожденія усаживаются пировать сами. Все нужное для пира онѣ собирають съ хозяевъ дворовъ, куда заходятъ съ куклой; даютъ деньги, яйца, муку, вино, сыръ и т. п. Куклу "Лазаре" во время Хожденія поливають водою, причемъ достается, конечно, и участницамъ процессіи.

Въ мъстностяхъ Кахетін, гдъ имъются каменныя бабы-"кћалкћва" (о нихъ см. ниже---, почитание камней"), народъ во время засухи направляется въ нимъ. Кизикія имбеть такую "кhaлкhва" въ сел. Бодбе. Къ ней и направляются молельщиви. Здъсь изъ толны выступаетъ впередъ одинъ изъ Барнабовшхъ и обращается къ "кhалкhвъ" съ такими словами: «Анке, мамида, Барнабіанти варъ!» («Тетка, перевернись, я изъ фамиліи Барнабовыхъ»). «Кhaлкhва», которан при жизни сама принадлежала въ фамиліи Барнабовыхъ, послѣ этого обращенія позволяетъ легко перевернуть себя на другую сторону, тогда какъ, не будь передъ ней Барнабова, по народному повърью, и тысяча человъкъ не смогли бы сдвинуть каменной женщины съ мъста. Повернувъ каменную бабу, полельщики поливаютъ се водой, и тогда дождь обезпеченъ: своро поважется туманъ, себерутся тучн, заволокуть небо, и тадъ потибавшей отъ засухи землей разразится давно желанный живительный дождь. Подобнаго же рода каменная женщина, извёстная подъ поэтическимъ названіемъ «каменной невесты», лежить въ Коджорахъ, и, когда просять дежда, се приноднимають номного, а ужъ она позаботится оправдать довѣріе своихъ почитателей.

Хожденіе во время засухи съ куклой или чучеломъ практикуется у армянъ<sup>1</sup>), у темиргоевцевъ<sup>3</sup>), у кабардинцевъ<sup>8</sup>).

То же торжественное шествіе ("дидеба"), а также хожденіе съ куклой или паломничество къ каменной бабѣ продѣлывается кахетинцами и въ случаѣ слишкомъ продолжительныхъ дождей, угрожающихъ погубить урожай. Разница заключается лишь въ томъ, что на этотъ случай поютъ другія слова: "не хотимъ грязи: дай, Боже, сухихъ комьевъ" \*), или "о, Лазарь, Лазарь, сними съ неба тучи! Больше не желаемъ атмосферной влаги: Боже, дай намъ солнечный глазъ!" 5).

Не забыть кахетинцами и еще одинь очень почтенный пріемъ вызыванія дождя. Это такъ называемое "запахиваніе дождя"-обрядъ, выполняемый женщинами. Нёсколько женщинъ, иногда до 50 душъ и болѣе, впрягаются въ плугъ и тащатъ его по пересохшему руслу рѣчки, по хеви. Этотъ старинный магическій обрядъ былъ продёланъ въ селеніи Шильда лётомъ 1902 года, въ сел. Земоходашени въ 1894 или 1895 году.

Въ прежніе годы эта церемонія продѣлывалась и въ Сигнахскомъ убздѣ. Вмѣсто "запахиванія" женщины въ Телавскомъ увздв иногда впрягаются въ ярмо и ходять въ немъ, испрашивая дождя. "Запахиваніе дождя" — обрядъ, прочно сохранившійся у многихъ народовъ. Онъ отмѣченъ во многихъ частяхъ Грузіи •), среди армянскаго населенія Зангезурскаго ') и Эчміадзинскаго утздовъ <sup>•</sup>), у тушинъ <sup>•</sup>), у лезгинъ. Въ этой въръ въ чудотворную силу процесса паханія сказывается то неизгладимое впечатлѣніе удивленія и восторга, которое произвело нѣкогда на человѣческую мысль первое примѣненіе плуга или сохи. Проводя первую борозду по дъвственной почвъ, плугъ оставлялъ въ то-же время неизгладимый слёдъ и въ человёческомъ сознаніи. Какъ и во множествѣ другихъ случаевъ, пораженный благодѣтельными

- <sup>3</sup>) "Сб. мат.", вып. XIX, отд. II, стр. 80.
- <sup>6</sup>) "C6. Mat.", B. XVII, otg. Il, crp. 149. <sup>7</sup>) "C6. Mat.", XIII, l, 115.
- <sup>4</sup>) "Co. mat.", XVII, II, 178.

•) Р. Эристовъ-"О тушино-ишаво-хевсурскомъ округи" въ "Записк. Кавк. Отд. Имп. Русск. Геогр. Общ.", кн. III, 142, ì

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Сб. мат.", в. XIX, отд. II, стр. 80.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) "Сб. мат.", вып. XVII, отд. II, стр. 178.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) "Сб. мат.", вып. XXIX, отд. I, стр. 87 и 88.

<sup>•) &</sup>quot;Этногр. Обозр.", кн. 45-я, ст. Талиба Кашежева.

свойствами новаго орудія, новаго пріема техники, человѣкъ въ своемъ воображеніи надѣлилъ его безпредѣльнымъ могуществомъ и необычайными качествами. Плугъ и соха стали казаться способными привлекать дождь, даже ограждать отъ болѣзней. Дѣйствительно, "опахиваніе" у многихъ народовъ считается вѣрнымъ средствомъ не допустить болѣзнь. Борозда, проведенная сохою, представляется народному воображенію непреодолимой преградой для вражеской силы, для духовъ болѣзни и т. п.

Таковы средства противъ бездождія, какъ и противъ излишней дождливости. Противъ дождливости кахетинцы прибѣгають, впрочемъ, и къ нѣкоторымъ болѣе простымъ суевѣрнымъ средствамъ, въ родѣ записыванія на бумажку и чтенія вслухъ именъ двѣнадцати плѣшивыхъ и т. п.

Другимъ стихійнымъ бѣдствіемъ, могущимъ погубить урожай, является для Кахетін градъ. Градъ для Кахетіи — страшный бичъ Божій, нерѣдко въ нѣсколько минутъ уничтожающій все достояніе крестьянина, разбивающій всё его мечты и надежды. Естественно, что мѣстное населеніе съ давнихъ поръ должно было искать средствъ для спасенія своихъ полей и виноградниковъ отъ этого бѣдствія. Но что могъ противопоставить невѣжественный кахетинскій крестьянинъ невѣдомой грозной стихіи? Создавъ фантастическія представленія о происхожденіи града, онъ придумалъ для борьбы съ нимъ и средства такія-же фантастическія.

Существующее въ Кахетін воззрѣніе считаеть градъ проявленіемъ гнѣва Божія или гнѣва св. Иліи, въ распоряженіи котораго находятся градъ, дождь, гроза. Разъ это такъ, то понятно, что единственное върное средство противъ града должно состоять въ умилостивленіи небесныхъ владыкъ. Способы умилостивленія въ данномъ случаѣ бываютъ весьма разнообразны: видно, что народъ въ своей безпомощности бросался отъ одного суевърнаго средства къ другому, тщетно ища въ нихъ защиты противъ грознаго бъдствія. Такъ, народъ установилъ обычай праздновать нёкоторые дни для умилостивленія повелителей града. Начиная съ Ооминой недёли до начала уборки ячменя празднують понедёльники; это такъ называемый «ячменный праздникъ», назначение котораго предотвращать градъ, а заодно съ нимъ и другія сельскохозяйственныя невзгоды. Въ май мисяци устраивается кроми того спеціальное празднество ради спасенія оть града; этоть праздникъ называется "кохіаоба" (кохи-градъ) или "кохинджвроба". Празднество это устраивается 8-го мая. Крестьяне, пригласивъ священника, обходять босые вокругь селенія, у церквей останавливаются, и священникъ служить краткое молебствіе. Всѣхъ присоединяющихся къ процессіи прежде заставляли снимать обувь; теперь обходятся безъ этого, но женщины по-прежнему шествують въ этой процессіи босыя. Случается, конечно, что простуживаются и болѣють послѣ такого хожденія. Моленіе заканчивается, какъ всегда, шумнымъ обѣдомъ. Иногда празднество тянется три дня—7-го, 8-го и 9-го мая. Въ Карталиніи эти-же три дня празднуются подъ различными названіями: 7-го мая—, вардооба" (праздникъ розъ), 8-го—, горатоба" (праздникъ св. Георгія), 9-го—, кохинджвроба". Чтобы синскать особое расположеніе св. пророка Иліи, въ нѣкоторыхъ селеніяхъ во время давки вина наполняютъ одинъ кувщинъ на имя св. пророка. Кувщинъ этотъ сохраняется нетронутымъ до 20-го іюля будущаго года, и тогда распиваютъ его въ честь и ради умилостивленія пророка, повелителя грозныхъ стихій.

Стараясь избёжать всего, что могло-бы навлечь градъ, въ Кизикіи и Уканамхари еще въ недавнее время не допускали женщинъ въ церковь во время пасхальной заутрени, такъ какъ, по мнѣнію свѣдущихъ въ подобныхъ дѣлахъ стариковъ, присутствіе женщины во время этой службы въ церкви непремѣнно наказывается градомъ. Предубѣжденіе противъ посѣщенія женщинами храма представляетъ несомнѣнный отголосокъ мусульманства, вліяніе котораго было достаточно глубоко и прочно въ Кахетіи, но христіанскій народъ, не видя иныхъ основаній для этого запрета, связалъ его съ хроническимъ мѣстнымъ бѣдствіемъ—градобитіями. Такой-же запретъ посѣщать женщинамъ церковную службу въ первый день Пасхй еще и теперь примѣнается въ нѣкоторыхъ глухихъ селахъ Карталиніи, и тоже для того, чтобы не было града.

Кромѣ стихійныхъ бѣдствій посѣвамъ могутъ угрожать грызуны и нѣкоторыя птицы и насѣкомыя. Дѣйствительныхъ средствъ для борьбы съ этими вредителями въ распоряженіи кахетинца прежнихъ временъ не было, и потому пришлось и тутъ прибѣгнуть къ умилостивленію своихъ недруговъ. Однажды въ годъ, а именно весною установился обычай устранвать нѣкоторое подобіе угощенія вреднымъ животнымъ, чтобы задобрить ихъ на весь годъ. День мышей ("тагво-тагво") справляется въ понедѣльникъ масленицы. Въ тотъ-же день кормятъ воробьенъ, чтобъ они весь годъ были сыты и не портили посѣвовъ: изъ пшевицы варятъ кашу и разставляють въ такихъ мѣстахъ, гдѣ-бы воробьи свободно моган. влевать. Кашу, называемую «нтичьей» («читисъ-нава»), дёлять, какъ разсвазывали въ Кизикіи, на столько отдёльныхъ частей, сколько у даннаго хозянна земельныхъ участковъ.

Въ среду масленицы-«праздникъ насёконыхъ». Крестьяне не работаютъ въ этотъ день, въ честь вредныхъ насёкомыхъ, чтобъ они не вреднии посёкамъ.

Кромѣ того, чтобы нтицы, крысы, черви не причиняли вреда нивамъ, нахарь во время посѣва бросаетъ часть сѣиянъ со словами: "это червямъ, это крысамъ, это итицамъ" <sup>1</sup>).

Къ печеному хлёбу кахетинцы питають благоговёйное почтеніе, какъ исконные земледёльцы. Положить хлёбъ верхнею стороною внизъ считають они грёхомъ и не могутъ равнодушно видёть нодобнаго неуваженія къ хлёбу: «переверни, — некорошо!» Если-же случится, что кусокъ хлёба упадеть на землю, благочестивый кахетинецъ спёниять поднять его и, какъ бы прося извинить за донущенную неловкость, цёлуетъ упавшій кусокъ.

Распространенный въ Канетін разсказъ первоначальное происхожденіе грома нрыписываеть гифву Божію за оскверненіе хлфба, которое накогда позволила себъ одна женщина, употребившая лавашъ вифсто тряпки, чтобъ обтереть испачкавшагося ребенка. Разгифванный этимъ поступкомъ, Богъ удалилъ отъ нечестивцевълюдей Свое жилище---небо, и съ нимъ удалилъ Самъ на недосягаемую высоту. Съ тъхъ поръ навсегда миновали для человъчества счастливые дни непосредственныхъ сношеній съ Божествомъ.

Несмотря, однако, на самое ревностное выполненіе цёлаго ряда предохранительныхъ обрядностей, градъ все таки производить свои опустошенія. Тогда приходится прибёгать въ новымъ средствамъ, чтобы отогнать или остановить градъ. Средства эти очень разнообразны. Въ нёкоторыхъ селеніялъ для этого звонятъ въ церковвые коломола. Такъ звонили въ г. Сигнахё во время сильнаго града 1-го йоля 1903 г. Вёра въ колокольный звонъ объясняется народомъ очень просто. Св. Илья гонитъ по небу градовую тучу и прислушивается: гдё звонятъ въ колекола, тамъ живутъ христіане; Илья пощадитъ ихъ имущество и пойдетъ съ тучей дальше. Такъ объясняли въ сел. Карданахи. Въ Уканамхари въ колокольному звону въ послёднее время стали относиться скептически и сочинили иную теорию. Илья не разбираетъ, христіане живутъ

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) А. Хахановь--"Земледёл. обнуан врест. въ Кахстін" въ "Этнограф. Об.".

или не христіане; слышить звонъ, — значить, кто-то есть, и начинаеть бить. Въ другихъ мѣстахъ градъ пробуютъ прогонять стрѣльбой изъ ружей, расчитывая на его трусость: вѣдь прогоняють-же выстрѣлами дравона (*иеслашани*), ножирающаго луну, когда бываеть затменіе. Женщины для прекращенія града зажигають свѣчи, съ которыми были у пасхальной заутрени, выбрасываютъ изъ дома на дворъ золу, бросаютъ треножникъ "пусть бьетъ треножникъ и не трогаетъ виноградныхъ лозъ", или вмѣсто треножника выбрасываютъ шампуръ.

Характерная черта низшихъ ступеней культуры-страхъ передъ нововведеніями въ хозяйствѣ-наблюдается и у кахетинцевъ. Лѣченіе виноградныхъ лозъ купоросомъ и сѣрой на первыхъ порахъ было встрвчено очень недовърчиво. Лвчить виноградникъ казалось старозавѣтному кахетинцу преступленіемъ противъ божества; появились прорицательницы, которыя внушали деревенскому люду, что имъ являлся во снѣ Богъ или св. Георгій и приказалъ сказать всёмъ, что лёчить лозы грёхъ. Градъ и другія бёдствія нерѣдко объясняли, какъ наказаніе Божіе за лѣченіе виноградни-Телавскомъ увздѣ находились прозорливцы, которые ковъ. Въ умудрялись видёть въ градинахъ изображение человёка съ аппаратомъ Вермореля за спиною; это, по ихъ мнѣнію, означало, что градъ есть кара Божія за лізченіе. Постепенно, однако, враждебное отношение къ л'тчению улеглось и сминилось признаниемъ пользы лѣченія.

Теперь только старухи-гадалки да одинокіе защитники старины продолжають считать ліченіе виноградниковь гріхомь. Меніе продолжительнымь недовіріемь встрічено было кахетинцами появленіе въ 1902 году градобойныхь мортирь. Сначала раздавались неодобрительные голоса, что выставлять противь Бога и св. Иліи пушки—діло недоброе, гріхь затівнать борьбу съ волею неба, но скоро, когда первые опыты мортирной стрізьбы оказались удачными, предубіжденіе и суевірный ужась уступили місто признанію практической пригодности новаго способа борьбы съ градомь, и уже въ слідующемъ году градобойныя мортиры появляются во многихъ селеніяхъ Кахетіи, не вызывая протеста.

Обычам и върованія, относящівся нъ скотоводству. Скотоводство въ настоящее время имѣетъ для Кахетіи второстепенное значеніе, размѣры его сокращаются. Однако, въ прежнее время скотоводство играло болѣе видную роль въ кахетинскомъ хозяйствѣ и успёло оставить свои слёды въ религюзной и обрядовой жизни кахетинда. Вёроятно, въ эпоху язычества существовали божестванокровители пастуховъ и скота, къ которымъ обращальсь съ молитвами о благополучіи стадъ, но послё введенія христіанства намять объ этихъ добрыхъ духахъ утратилась, и жертвы, которыя приносились имъ, стали приноситься христіанскому Богу.

Передъ отправленіемъ на лётнія пастбища старшій пастухъ стада—"саркали" собираетъ остальныхъ пастуховъ и приглашаетъ священника отсмужить об'ёдню, чтобы испросить благополучія стаду. Въ качествъ жертвы посылается священнику одинъ баранъ, который поступаетъ въ пользу причта; кромъ того, за совершеніе службы священнику уплачивается особо. Для себя пастухи рѣжутъ барана и садятся об'ёдать. Всякаго, кому случится проходить мимо, пастухи считаютъ долгомъ угостить. Такой-же об'ёдъ устранваютъ пастухи, когда спустятся съ лѣтнихъ пастбищъ. Священникъ служитъ об'ёдню; рѣжутъ барана; кожа и передняя лонатка поступаютъ въ пользу священника, остальное съ'ёдается. Барашекъ этотъ является благодарственной жертвой и называется "самхто"— "для Бога".

При началѣ стрижки рѣжутъ одного барашка, и мясо его раздаютъ бѣднымъ. Первую собранную шерсть—около полпуда или нудъ—также непремѣнно раздаютъ бѣднымъ (Телавскій уѣздъ).

Занятіе скотоводствомъ между прочимъ направило вниманіе настуховъ на нёкоторыя метеорологическія и атмосферныя явленія, которыя такъ или иначе могуть вліять на скоть. Наиболѣе опаснымъ временемъ для мелкаго скота считается мартъ. Мартъ кахетинцы представляють въ видѣ живого существа, злобнаго и капризнаго. Онъ всячески старается повредить людямъ, погубить ихъ овецъ и козъ. Злоба его заходитъ настолько далеко, что онъ не удовлетворяется положеннымъ ему тридцать однимъ днемъ, а занимаетъ еще три дня у добродушнаго апрѣля, чтобы хотя въ эти дни окончательно извести людей; вотъ почему первые три дня апрѣля особенно опасны для мелкаго скота.

Фазы луны, по понятіямъ кахетинцевъ, имѣютъ на скотъ свое вліяніе. И здѣсь, какъ и въ земледѣліи, счастливымъ временемъ считается новолуніе. Если, напримѣръ, дѣлать мѣтки на барантѣ (надрѣзы на ушахъ) не въ новолуніе, то въ ушахъ у скота заведутся черви.

Свъжая лопатка быка или барана считается, какъ и у иногихъ народовъ, прекраснымъ предметомъ для гаданья. Для этой надобности только что обслоданная дошитка очищается отв остатковъ мяса и жилъ, и по черточнаять и жилнамъ, просвёчивающина сивозь костный локровъ, предсназывають будущее, узнають прешлое и т. п. Гаданья эти и въ настоящее время пользуются достаточнымъ довёріемъ въ калетинскихъ деревняять и потому преятвкуются повсюду. Гаданья по лопатив быка и особенно барана практикуются у большинства кавказскихъ народовъ: у нарачаевцевъ, чечещевъ <sup>1</sup>) и др.

Въ свое время приручение животныхъ, воложившее начало СКОТОВОДСТВУ, ЯВИЛОСЬ ИСТОЧНИВОНЬ МНОГОЧИСЛЕННЫХЪ ВЫРОДЪ ДЛЯ человъяа. Донашній скогь выступаеть во рали благодателя человъчества. Легко поражающемуся уму первобытнаго человёка, жадно ищущаго себь защитниковь и друзей для борьбы съ оделивавнийни его невзгодами, ничего не стонле принисать своту и предметамь скотоводства. сверхъестественных силы, дъйствующія на благо человену. Черена комашнихъ живерныхъ, рога, вопыта, шерсуь, все въ глазахъ первобытнаго человѣка обладаетъ магнческими свойствани. Особенно распространена вбра въ чудодбиственную силу череповъ. Черепа вѣшають на изгородниъ и заборахъ, чтобы привлечь благополучіе хознаству, и предохранить оть двиствія вражесянить силь, дурного глаза и т. п. Такіячерела коровь, барановь и лошадей можно видёть въ Кахетін, въ Имеретін, Мингрелін, Гурін, у абхазцевъ, карачаевцевъ, осетинъ, абазинцевъ и др. Обычая въшать черена придерживаются также армяне<sup>1</sup>), татары и персы<sup>1</sup>), болгары, литовцы<sup>4</sup>) в MB. ADVID.

Лопадиные черепа въ Какетіи встрёчаются на плетняхъ гораздо рёже бычачьихъ: это значитъ, что ниъ, какъ охранителянъ хозяйства, придается меньше довёрія. О самъхъ лопадать натріархальные кахетинцы били, однако, довельно висонаго инёніа. И теперь старини исгуть рассиявать немало чудеснаго относительно лошади. Въ народнихъ легендахъ о биликъ герекъ лошадь представляется способной предчувствовать упрежающее хозяниту ся несчастье. Въ такихъ случавхъ лошадь фыркаетъ и

<sup>1</sup>) А. Ипполнтовъ, въ "Сб. свёдён. о кавказск. горцахъ", вын. стр. 19.

<sup>2</sup>) "Сб. мат.", XIII, отд. I, стр. 114.

<sup>\*</sup>) Н. Зейдлицъ-"Русск. Вісти.", 1867 г., августь.

•) Гакстраузень-"Энкаризский край", ч. И, стр. 125.



бьеть о землю ногой, или подходить къ хозянну и нагибаетъспину, какъ-бы желая сказать: "садись!" Такавы были по народнымъ сказаніямъ лошади въ старину.

Скотоводство находится въ бынакой связи съ землоділіень, такъ какъ обрабатывать поле безъ рабонано опета трудно; рабочій скотъ въ глазахъ кахетинца-земледільца. нийотъ поэтому особую важность и даже нікоторую святость, вакъ другъ к пемощникъ человіка. Въ благодарность за помощь въ хозяйотяй кахетинскій крестьянинъ въ большинстві случаевъ строто держится обычая давать въ праздничние дни отдыхъ овоту. Сельскія общества составляють иногда приговоры, воторыми неотановляютъ штрафовать тіхъ, кто будеть принуждать скоть работать въ праздники. Человікъ, но дающій скоту праздничнаго отдыка, очитается безбожникомъ.

Почтительное откошение из рабочему скоту выражается и въ нёкоторыхъ иныхъ возерёніякъ. То мёсто писи у быва, на которое кладется арио (око насывается "неди"), ночитается кахетинцами священнымъ и имъ кланутся.

Заканчивая обзоръ народныхъ върованій и обычаевъ Калетін, связанныхъ со скотоводствомъ, отмътимъ нъкоторые занатки культа собаки, этого нерваго но времени доманиняго животнаго человъка. Въ настоящее время невозможно установить съ достаточною вероятностью, въ какой мере существующія въ Кахетія зачаточныя формы почитанія собаки обязаны своимъ пронекожденіемъ самостоятельному развитію народныхъ воззр'вній и насколько возвикновенію ихъ должно быть приписано вліянію издавна. проникшаго въ Грузію ученія Зороастра. Во всякомъ случай, возможность невависимаго развитія подобныхъ возврѣній нияфиъ ноисключается, такъ вакъ почитаніе собави самостоятельно вознивало. у всёхъ скотоводческихъ народовъ, для которыхъ собяка является незамънниымъ помощникомъ, върнымъ странемъ стедъ. Въ хозяйствй кахетиндевъ слинікомъ рано на нервый илень виступилозомлодълю, поотому почитение собени-ота религия пастуховъ--не успілю пустить прочныхъ верней. Въ настоящее время можноотивтить лишь слабые намеки на этоть родъ культа. Плохое обращеніе съ собякой считаекся грёдомь. Во время полорень умершаго порвый иснеченный для вохороннаго обеда хлёбь бросають собакъ, чтобъ она простила умершему, если онъ при жизни чёмъ либо ее обидёль.-Нёкоторое сходство съ этимъ обычаемъ представляеть обыкновеніе имеретинь щон началё обёда нервый комочекъ юми бросать собакъ, а также и существующій въ Россіи обычай отдавать собакъ первый блинъ.

Собака представляется кахетинцамъ, какъ и многимъ другимъ народамъ, обладающей снособностью предчувствовать несчастье, видёть его приближение; вой собаки оповёщаеть объ этомъ. Кахетинцы обывновенно полагають, что вой собави предвищаеть смерть одного изъ домашнихъ. Чтобы отстравить эту бъду, нужно заставить собаку замолчать, побить ее, въ крайнемъ случав даже убить 1). Повидимому, въ данномъ случав имветъ место тотъ-же пріемъ мышленія, какимъ пришли къ необходимости убивать пѣтуха, завричавшаго въ необычное время: смерть животнаго замѣнить смерть того человѣка, которому она угрожала. Здѣсь обнаруживается практическое безсиліе робкихъ зачатковъ почитанія собави. Животное, дурное обращение съ воторымъ считается гръхомъ, можеть быть убито безъ зазрвнія совести потому только. что оно якобы предвищаеть несчастье человику. Ясно, что кахетинцы далеки оть слёдованія ученію Авесты, которое говорить: "вто убьетъ одну изъ этихъ собакъ-пастушью, деревенскую, охотничыю и обученную, то душа, полная страха и болёзни, идеть изъ этого нашего міра въ міръ надземный.... и не можетъ другая душа его душтв по смерти оказать помощь, ибо страхъ и ужасъ внупаеть она и тому міру и не помогають ей об'в собаки, стерегущія мость (Чинвать) послё смерти, ради страха и ужаса, наводиwaro em" ').

Охота. Охота, какъ занятіе, въ которомъ успѣхъ въ значительной мѣрѣ обусловливается рядомъ случайностей, у всѣхъ народовъ создавала вокругъ себя многочисленныя суевѣрія, вызываемыя желаніемъ расположить въ пользу охотника виновниковъ случайностей—невидимыхъ духовъ. Для кахетинскаго населенія охота никогда не была важнымъ занятіемъ и потому не могла оставить замѣтныхъ слѣдовъ въ народныхъ воззрѣніяхъ. Ни духовъ - покровителей охотниковъ, какъ ингушскій одноглазый Елта <sup>3</sup>) или осетинскій Овсати <sup>4</sup>), ни особыхъ моленій, нмѣющихъ связь съ охотой, здѣсь не знають; кахетинскій охотникъ огра-

<sup>1)</sup> Приведено въ "Сб. мат.", вып. XIX, отд. II, стр. 90.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Вс. Ө. Миллеръ-"Значеніе собаки въ мисологическихъ вѣрованіяхъ", "Древности", т. IV, 1876 г.

<sup>&</sup>lt;sup>\*</sup>) Далгатъ-, Первобытная религія чеченцевъ", стр. 118, а также "Оборн. св. о вавв. горц.", вып. VIII, ст. Чахъ Ахріева, стр. 14.

<sup>•)</sup> Гатіевь въ "Сб. свёд. о кавк. горц.", вып. IX, стр. 58-60.

ничивается выполненіемъ незначительныхъ обрядностей и строгимъ. наблюденіемъ прим'ять. Прежде чёмъ отправиться на охоту, кахетинецъ заколдовываетъ ружье: для этого онъ или самъ прочитываеть соотвётствующія заклинанія, или обращается въ оцытной въ такихъ дѣлахъ старухѣ; затѣмъ начивается рядъ предосторожностей. Съ утра охотникъ не говоритъ ни съ къмъ ни сдова; молчание служить какъ-бы очистительнымъ средствомъ; поэтому, если бы встрѣчный вздумалъ заговорить, или поздороваться съ отправляющимся въ путь охотникомъ, отвѣта онъ не получить; никто обыкновенно и не заговариваеть съ идущими на охоту, зная существующія понятія; собирающійся на охоту часто самъ съ вечера предупреждаетъ сосъдей, чтобы не испортили дъла. Воззрѣніе, знакомое не однимъ кахетинцамъ. Если гурійцу, отправляющемуся на рыбную ловлю, сказать "гамарджоба" (побъда. усппязь), то успёха у него не будеть 1). Большія предосторожности требуются въ отношеніи встрѣчъ. Самое лучшее-нивого не встрѣтить, а для этого надо пораньше выйти, ---обстоятельство, само по себѣ могущее имѣть значеніе для успѣха. Неудачу предвѣщаеть встрѣча со священникомъ, съ покойникомъ, съ человѣкомъ. съ сърыми глазами, съ козломъ, шакаломъ; неудачу предвъщаетъ, если дорогу перебъжить лиса. Въ такихъ случаяхъ слёдуетъ немедленно плюнуть или перевернуть первый попавшійся камень,тогда неудачи, поскольку ее сулили эти примъты, не будетъ.

Замѣчательно, что лиса, являющаяся въ другихъ случаяхъ. вѣстникомъ успѣха, охотникамъ предвѣщаетъ неудачу.

Но особенно непріятно для охотника, если встрѣчный спроситъ: "куда идешь?" — или пожелаетъ счастливой охоты. Тогда лучше вернуться. Выполнивъ всѣ предосторожности, охотникъ идетъ съ полной увѣренностью въ успѣхѣ. Если-же и послѣ этого его постигнетъ неудача, — значитъ, произошло какое-либо упущеніе: быть можетъ, шакалъ, котораго охотникъ не замѣтилъ, сглазилъ ружье, или посмотрѣлъ сѣроглазый человѣкъ, или еще что-либо въ этомъродѣ.

Изъ убитой крупной дичи голова и рога принадлежать тому, кто убиль животное. Остальное дёлится поровну между всёми участниками охоты, кромё одной части, которая выдёляется для бёдныхъ. По возвращении съ охоты "доля бёдняковъ" разсылается, по домамъ бёднёйшихъ сельчанъ. Этотъ прекрасный обычай.

<sup>1</sup>) "C6. Mar.", XVII, org. II, orp. 118.

. 1

. 11

является однимъ изъ отголосковъ первобытнаго общиннаго хозяйства, когда все, добытое тъмъ или инымъ членомъ общины, составляло достояние всей общины. Охотимки до сихъ поръ удержали восноминание объ этомъ давно минувшемъ строѣ, руководствуяоь, бытъ можетъ, соображениемъ, что отъ исполнения этого давнищияго обычая зависитъ уснѣхъ на охотѣ.

30

Изъ относящихся въ охотв повврій отвітнить еще слідующее: если рожениці дать дичи, особенно-же заячьнго ияса, то ружье не будеть нопадать въ ціль (сел. Шильда Телавск. у.).

Культь мелеза. Начало употребленія желёза знаменуеть собою однить изъ врупивиниять шаговъ на пути въ освобождению человѣка изъ подъ власти природы; естественно, что это драгоцвинее пріобрвтеніе человвческой культуры произвело глубокій перевороть въ системѣ примитивнаго міровоззрівнія, выросшаго и разцевтшаго въ сумрачной обстановке эпохи камня, кости и дерева. Обладание желёзнымъ оружиемъ вореннымъ образомъ измвнило для человека условія борьбы за существованіе. Только тенерь человѣвъ могъ почувствовать себя господиномъ и царемъ природы, и благоговение его передъ своимъ благодетеленъ-желізомъ не имѣло границъ. Первый кователь желіза быль отнесенъ въ разрядъ божественныхъ существъ, и самому желѣзу приписаны были чудесныя магическія свойства. Имени перваго кузнеца грузины не сохранили; божества-повровителя вузнецовъ въ настоящее время не знають, но одинь старинный обычай указываеть на зачатки служения этому божеству и обнаруживаеть вивств съ твиъ ввру въ волшебное могущество кузнечнаго дела. Общчай этогъ находится въ связи съ извёстною легендою объ Анирань. Аниранъ (Ариманъ персидской иноологіи)-олицетвореніе враждебныхъ человъчеству темныхъ силъ, побъжденныхъ съ появленість желіза. Опозоренный, униженный, топится онь сь тіхь поръ въ недоступной пещерв Эльбруса, привованный въ скалб жельзною цвиью, и свиреной ненавистью къ врагамъ своимъкузнецамъ пылаетъ его злобное сердце. Никто не трепещетъ передъ нимъ и не приносить къ ногамъ его унилостивительныхъ даровъ, и только вбриан собачка пытается освободить своето несчастнато госнодива и неустанно лижеть цёнь. Стирается твердое желёзо, вотъ-вотъ вырвется Аниранъ на свободу, тогда снететь онь съ лица земли кузнецовъ, пылью развесть ненавистныя ему жузницы... Уже близка желанная минута... Но кузнецы не забывають своего врага. Ежегодно въ Велиній четвергь, рано утронь,

когда цёль Амирана прикодить нь концу, грузинскіе кузнецы благочестиво отворяють кузницы и натощакь быють три раза молотомь по наковальнё. Мгновенно цёль Амирана становится толстой и прочной... По-прежнему томится въ мрачной нещерё свирёный Амиранъ, и только вёрная собачка неустанно лижеть его желёзния оковы. Церемонію посёщенія натощакъ кузницы и удары по наковальнё слёдуеть понимать, какъ зачаточную форму служенія нокровителю кузнечнаго ремесла.

Легенда объ Амиранѣ, врагѣ кузнецовъ, принадлежитъ къ числу наиболѣе распространенныхъ въ сказаніяхъ кавказскихъ народовъ. У армянъ онъ называется Артаваздъ.

Другіе зачатки культа кузнечнаго ремесла находимъ въ слѣдующихъ обычаяхъ. Въ недавнее сравнительно время наканунѣ Рождества Христова всѣ кузнецы Телава собирались и выполняли нѣкоторыя обрядности, между прочимъ кланялись цеховому знамени, на которомъ изображенъ кузнецъ, растягивающій руками полосу раскаленнаго желѣза. Кромѣ этого годичнаго обряда и понынѣ повсюду въ Кахетіи исполняется обрядъ еженедѣльный. Каждую субботу на наковальняхъ въ кузинцахъ зажигаются восковыя свѣчи, и каждый подмастерье долженъ становиться на колѣни и цѣловать наковальню.

Сверхъестественными свойствами народъ надбляеть и желёво. Въ Телавскомъ, а равно и въ Сигнахскомъ убздахъ мы вотрѣчаемся съ вѣрованіемъ, что нечиствя сила боится желѣза; такъ, желая предохранить ребенка отъ вліянія нечистой силы, въ конибель, ему кладуть куски желёза 1). Еще лучние, чёмъ безформенные куски желіза, дійствують противь ковней злыхь духовь различные желёзные предметы, особенно острые-ножь, кинжаль, тоноръ и т. п. Во время родовъ около родильницы кладуть кинжаль, тонорь, ножь и т. п., или подь голову ся владуть маленьній ножних, чтобы отгонять злыхь духовь (с. Джимити Сигнехскаго учеда). Когда ночью науть куда-нибудь съ ребенкомъ, къ нему въ педенки кладуть ножнить и уголь, чтобы оградить его оть "порчи", пропсходлщей оть двйствія злыхъ духовь. Около умершаго, нока онъ находится въ домћ, кладутъ тоноръ, ножъ, кинжаль или свиру, чтебы злые духи не приченили вреда покойнику и гісна не отвусила ему носа (сел. Водбиоь-хери Сигнахскаро уйзда). Въ другихъ ийстахъ (сел. Джимири Сигнахскаго

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Приведеню въ "Сб. мат.", вып. XIX, отд. II, стр. 61.

уёзда) желёзное орудіе топоръ или кинжалъ кладуть послё выноса покойника на то мёсто, гдё онъ лежалъ. Въ Телавскомъ уёздё на грудь покойника, пока онъ находится въ домё, кладуть лошадиную подкову изъ боязни, чтобы еще кто-нибудь въ домё не умеръ. Желёзной подковё вообще приписываются необыкновенныя качества. Какъ и у другихъ народовъ, найденная подкова считается грузинами вёстникомъ счастья; чтобы удержать при себё это счастье, подкову прибиваютъ къ порогу дома и еще чаще къ порогу лавки, тогда будетъ хорошая торговля. По другому объясненію, подкову прибиваютъ для того, чтобы долго жить на данномъ мёстё, или долго торговать въ лавкё (Телавскій уёздъ).

Для излѣченія отъ испуга подъ голову кладутъ ножъ и читають соотвѣтствующее заклинаніе.

Въ Веливій четвергъ кахетинскіе кузнецы дёлаютъ маленькіе молотки и топоры разныхъ видовъ и вёшаютъ (а также снабжаютъ и другихъ для этой цёли) на люлькё, чтобы отгонять злыхъ духовъ отъ ребенка.

Мать, у которой мруть дѣти, заказываеть въ Великій четвергь кузнецу желѣзное кольцо и носить его потомъ постоянно на рукѣ,—дѣти не будуть умирать.

Обстоятельства, при которыхъ кахетинцы находятъ полезнымъ прибъгать къ чудодъйственной мощи желъза и желъзныхъ орудій, многочисленны. Кинжалами отгоняють злыхъ духовъ и разкозни недоброжелателей во время обряда вѣнчанія; рушають ножь съ черною рукояткою употребляется почти при всякомъ суевёрномъ лѣченіи болѣзни. Такое-же довѣріе въ сверхъестественнымъ силамъ желѣзныхъ предметовъ питаютъ и другіе народы Кавказа. Есть, однако, основанія предполагать, что при первоначальномъ своемъ появленіи желёзо, какъ и всякое другое новшество, должнобыло выдержать некоторую, можеть быть, упорную борьбу съ освященными въками привычками и воззръніями, и въ область религіознаго вульта и суевѣрной обрядности проникло значительно позже того, какъ прочно утвердилось въ обиходъ практической жизни. Извёстно, что египтяне, пользовавшіеся въ обыденной жизни металлическими орудіями, изб'вгали ихъ въ области, относящейся къ культу, и вскрытіе труповъ для бальзамированія производили каменнымъ ножемъ; по тёмъ-же побужденіямъ евреи каменнымъ ножомъ совершали обрѣзаніе: только древнее священно, новое-противно богамъ. Кахетинцы, слъдуя той-же логикъ, считають грёхомъ рёзать ножомъ хлёбъ, священный даръ Божій, ко-

торый ихъ предки ломали руками. И нынёшніе, вёрные завётамъ старины, кахетинцы ломають хлёбъ руками. Благочестивую боязнь осквернить хлёбъ прикосновеніемъ ножа, встречаемъ и у другихъ народовъ. Арияне Зангезурскаго убяда противъ разрёзыванія хлёба ножоиз выставляють два соображенія: во-первыхъ. это непріятно Богу; во вторыхъ, черезъ это настанетъ дороговизна<sup>1</sup>). У чувашъ при заключени свадебнаго договора родители жениха ставять на столь для угощенія гостинцы; девушки разламывають ихъ на кусочки, но ни въ какомъ случат не ръжутъ ножомъ <sup>2</sup>). Ножъ считеется непригоднымъ и въ другихъ случаяхъ. Бълорусы Минской губерніи не ръжуть ножомъ святой свёчки (страстной, срътенской и др.), а всегда откусывають воскъ зубами <sup>в</sup>). Алеуты и эскимосы послё выхода послёрода перегрызають пуповину зубами, иногда переръзывають острою раковиною, но никогда ножемъ или ножницами \*). У ацтековъ въ Мексикѣ при принесеніи плённика въ жертву жрець вырёзываль ему грудь ножемъ изъ обсидіана ").

Свѣтила, небо, источники. Вѣрованій в обычаевъ, въ которыхъ отражается распространенное нѣкогда въ Грузіи почитаніе небесныхъ свѣтилъ, среди нынѣшнихъ кахетинцевъ сохранилось, повидимому, немного. Существуетъ смутное представленіе, что солнце—живое существо. У грузинъ языческой эпохи солнце, какъ извѣстно, пользовалось божескимъ поклоненіемъ; теперь уцѣлѣли лишь слабые отголоски прошлаго: такъ, въ ряду клятвъ употребительна между прочимъ клятва солнцемъ: "мзисъ мадлиа", "діахъ, шенма мземъ!"

Затменіе солнца, какъ и затменіе луны, кахетинцы объясняють тёмъ, что дравонъ "гвелашапи" нападаеть на свётило и пытается его проглотить. Поэтому кахетинскіе крестьяне во время затменія стрёляють изъ ружей и револьверовъ, чтобы убить или напугать "гвелашапи". Въ настоящее время многіе крестьяне подсмёнваются надъ этимъ ребяческимъ воззрёніемъ, хотя по старой привычкѣ не прочь пострёлять въ небо, какъ только случается затменіе. Стрёляютъ и шумятъ во время затменія, какъ извёстно,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Сб. мат.", вып. XVII, отд. II, стр. 197 в 200.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) "Изв. общ. арх., ист. и этн. при казанск. унив.", т. XIX, вып. 1-й, "Бракъ у чувашъ", стр. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Н. Янчукъ. "Изв. Имп. Общ. Люб. Ест., Антр. и Этн.", т. LXI.

<sup>•)</sup> Эли Реклю-"Эскимосы и алеуты", изд. В. Маракуева.

<sup>&</sup>lt;sup>\*</sup>) Ш. Летурно-"Эволюція рабства", стр. 105.

у многихъ народовъ; цёль у всёхъ одна-прогнать грозное чудовище; такъ поступаютъ кавказскіе татары<sup>1</sup>), карачаевны, армяне<sup>3</sup>), сванеты<sup>3</sup>) и повсемёстно въ Грузіи.

Луна, какъ и солнце, по понятію кахетинца, —живое существо. Пятна на лунѣ произошли, какъ гласитъ мѣстная дегенда, слѣдующимъ образомъ. Однажды мать луны мѣсила тѣсто; въ это время луна (сынъ) чѣмъ-то разсердила ее (по одной версіи \*), назойливо просила хлѣба), и мать, выхвативъ руку изъ тѣста, ударила сына по лицу; тѣсто прилипло, и съ того времени на лунѣ остались пятна. Совершенно такую-же исторію происхожденія лунныхъ илтенъ разсказываютъ шемахинскіе татары \*); въ нѣсколько измѣненномъ видѣ передаютъ ее талышинцы (Ленкоранскаго уѣзда): у нихъ солице--жена, луна-мужъ. Мужъ (луна) вздумалъ заигрывать съ женой, когда она пекла чуреки; за это жена (солице) ударила луну-мужа тѣстомъ \*).

Лунѣ приписывается выдающееся вліяніе на различныя явленія въ жизни природы и человѣка.

Звёзды—двойники человёческих душъ. Сколько людей на землё, столько и звёздъ на небё. Раждается человёкь—появляется новая звёзда на небё; умираеть—звёзда падаеть. Когда видять падающую звёзду, три раза произносять: "ты иди, а я останусь!"

Молнія—летяцій кусокъ желёза; аналогичное воззрёніе накодимъ у армянъ Эчміадзинскаго уёзда, полагающихъ, что молнія падаеть съ неба въ видё куска стали, который врывается въ землю <sup>1</sup>). Употребительно въ Кахетін проклятіе—"пусть убьетъ молнія!"

Относительно неба существуеть такое повёрье. Однажды въ семь лёть небо открывается. Въ этоть моменть вода въ рёкахъ и источникахъ засыпаеть, дёлается похожей на густое молоко. Кто въ этоть моменть усибеть три раза проговорить: "Гмерто, моме цховреба, цолъ, швили да конеба" ("Господи, дай здеровья, жену, дётей и имущество"), тоть будеть имёть всего вдоноль. Это-же вё-

- <sup>1</sup>) "Сб. мат.", XVII, отд. II, стр. 207.
- <sup>2</sup>) "Co. mat.", XVII, org. II, crp. 298.
- <sup>3</sup>) "Об. мат.", Х, отд. I, стр. 90.
- •) Ibid., XVII, отд. II, стр. 141.
- <sup>1</sup>) Ibid., crp. 206.
- •) Ibid., стр. 208 и 204.
- <sup>1</sup>) "Сб. мат.", XVII, отд. II, стр. 179.



рованіе существуеть и въ Грузіи ') и въ нёсколько намёненномъ индё въ Дагестанё, гдё полагають, что небо освёщается чудеснымъ свётомъ, и всё воды высихають; кто увидить этоть свёть, Богъ исполнить тому три желанія <sup>3</sup>).

Съ источниками и ръками нахетинский престъянинъ связынаетъ слёдующія повёрья. Каждый источникъ имъетъ своего злого духа. Эти духи иногда ночью задерживаютъ воду въ источникѣ и поджидаютъ людей. Въ такое время опасно приходить въ роднику, такъ накъ подвергиенься нападению духа источника. Духи обитаютъ и въ ръкахъ.

Душою утопленника завладёваеть водяная нечистая сила. Чтобы освободить душу, нужно у берега рёки, въ которой человёкъ вогибъ, зарёзать козла и вийстё съ вытекшею кровью бросить въ рёку; при этомъ надо говорить: "воть тебё козелъ, освободи утоплевника! <sup>в</sup>). Воззрёніе довольно распространенное.

Почитание огня и донашинаго очага. Трудно въ настоящее вреня уставовить, въ какой ибрё существующіе въ Кахетін отголосен почитанія огня обязаны своимъ существованіемъ вліянію Ирана съ его культомъ огня и насколько ови составляють продукть самостоятельной духовной деятельности грузинскаго народа. Во всявонь случав, отголоски эти довольно многочисленны. Патріархальные старики-кахетинцы считають дерзостью и нечестіемъ выраженіе "цотуши огонь" (гаакре); объ огив следуеть, по ихъ миенію, выражаться вы почтительной формі: "успокой огонь" (поасвене). Лѣть 20-80 назадъ было не принято на ночь тушить огонь въ очагъ: его только прикрывали золой, словно укутывая одъяломъ въ постели; еще довольно живо было опасеніе, что божество равгизваются, если потушишь огонь (сел. Водбисхеви Сигнаксваго убяда). Аналогичныя воззрёнія распространены у многихъ народовъ, совершенно независимо отъ возможнаго вліянія религи Зороастра: такъ, гиляки считаютъ грёхомъ тушить огонь на очагъ \*).

Древніе иранцы считали, что дыханіе челов'яка оскверняеть огонь, — поэтому религіозныя постановленія Авесты строго запрещають дуть на огонь. Современные кахетинцы не знають этого за-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Сб. мат.", XVII, отд. II, стр. 115.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) "Сб. мат.", вып. IV, отд. II, стр. 26.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid., XIX, отд. II, стр. 82.

<sup>•)</sup> Л. Штернбергъ въ "Этногр. Обозр.", кн. XVII.

прещенія во всей полнотѣ, но слѣды его обнаруживаются въ нѣкоторыхъ уцѣлѣвшихъ отъ прежнихъ временъ повѣрьяхъ. Именно, не слѣдуетъ, утверждаютъ кахетинцы, разводить въ печкѣ огонь въ день Новаго года, чтобы не стали раздуваться и издыхатъ цыплята въ курятникѣ <sup>1</sup>), или чтобы не раздулся животъ (сел. Кодало).

Огонь, а равно и уголь отгоняють злыхъ духовъ. Если выйти ночью изъ дома за водою, злые духи тотчасъ-же присоединяются, чтобы вийстѣ затѣмъ проникнуть въ домъ; поэтому при возвращени вышедшаго ему подъ ноги у порога бросаютъ уголья: уголь прогонить нечистую силу <sup>3</sup>). Если родители возвращаются поздно вечеромъ въ домъ, гдѣ ребенокъ оставался одинъ, имъ подъ ноги бросаютъ золу или горящій уголь, чтобы отогнать злыхъ духовъ. Во время родовъ ночью не тушатъ огня, чтобы не допускать злого духа "али".

Огонь отстраняеть несчастья. Если сова или филинъ кричать около дома, это предвъщаеть смерть одного изъ членовъ семьи. Чтобы предотвратить смерть, въ зловъщую птицу бросають тлъющую головню<sup>3</sup>).

Огонь предохраняеть оть болёзней. Въ день Новаго года винимають изъ печки горящую головню, тушать и сохраняють, а. 7-го января черевъ эту головню заставляють переходить домашній скоть, чтобы предохранить его оть болёзней \*). Гурійцы сжигають въ огнё болёзнь "ужмури" — простудную лихорадку, для чего у изголовья больного беруть кончикомъ ножа кусочекъ земли и бросають въ огонь, — больной выздоровѣеть \*).

Огонь привлекаеть благополучіе въ домъ. Такъ вёрнли древніе греки, называвшіе огонь домашняго очага богомъ богатства—Зевсъ ктисіосъ <sup>6</sup>), такъ думаютъ и кахетинцы. Въ день Новаго года, входя со двора въ свой домъ, вносятъ полёно или сукъ и, подойдя къ печкѣ, ковыряютъ имъ въ горищихъ головняхъ и, когда полетятъ искры, говорятъ: "столько денегъ, столько пшеницы, коровъ, барановъ, вина..... дай, Боже, на этотъ годъ!" Просьба будетъ исполнена <sup>1</sup>).

•) lbid., crp. 92.

- •) Фюстель-де-Куланжъ-"Древняя гражданская общана".
- <sup>1</sup>) "Сб. мат.", XIX, отд. II, стр. 98 в 99.



<sup>1) &</sup>quot;Сб. мат.", вып. XIX, отд. II, стр. 92.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) "Сб. матер.", XIX, отд. II, стр. 82.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid., стр. 90.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) "Сб. мат.", XVII, отд. II, стр. 106.

Вполнѣ вѣроятно, что во времена язычества съ молитвой о домашнемъ благополучіи обращались непосредственно къ огню очага, или его божеству; оттуда и остается эта церемонія размѣшиванія огня и извлеченія искръ. Значительно затемненный остатовъ почитанія огня можно видѣть въ обычаѣ зажигать по субботамъ восковыя свізчи въ лавкахъ и мастерскихъ ремеслен. никовъ. Двлается это какъ грузинами, такъ и армянами въ Сигнахъ, Телавъ, Тифлисъ и другихъ городахъ и селеніяхъ. Свъчи зажигають въ субботу вечеронъ и ставятъ-торговцы на прилавкъ, гат лежить выручка, иногда на въсахъ, или на деревянной чашив, на которой лежать фрукты; ремесленники--- на орудіяхъ своего труда; столяръ-на верстакъ, кузнецъ-на наковальнъ, сапожникъ -на сапожномъ столивѣ и т. д. Наиболѣе правильное, древнее толкование этого обычая мнѣ удалось слышать въ Сигнахѣ: восковыя свёчи зажигають и оставляють въ лавкъ или мастенской. чтобы нечистые духи не испортили товара или орудій и не погубили счастья ховянна. И здёсь огонь свёчи является хранителень донашняго благополучія. Вносліздствін въ этой роли восковой свёчи присоединили служение умершимъ родственникамъ; ради нихъ будто-бы зажигають свёчи, для ихъ удовольствія кадять ладаномъ.

Праздникомъ огня, правда, уже много утратившимъ въ своемъ значения, является въ Кахети вечеръ Страстной среды, когда зажигаются многочисленные востры, чтобы разгонять собиранощуюся въ этоть вечеръ нечистую силу. Подробности этого обряда, извёстнаго подъ именемъ "чіаковона" (а самый день называется "чіакоконоба"), уже много разъ были олисаны, -- поэтому мы ограничимся упоминаниемъ о немъ. Чіакоконоба справляется повсемѣстно не только въ Грузіи, но и въ арманскихъ деревняхъ, гдё носить название "чрагалуйсь". Въ связи съ почитаниемъ огня находится вульть донашняго очага. Очанъ является не только мёстомъ, гдё горить божественный огонь, но часто и мёстопребываніемъ домашняго духа-покровителя семьи. Подобное представление въ настоящее время утрачено кахетинцами, но нѣкоторые обычаи предполагають его былое существование. Къ очагу, какъ къ семейной святынъ, какъ къ божеству дома, приводятъ новобрачную и обводять вокругъ очага, совершенно такъ-же, какъ. это дёлалось у грековъ и римлянъ и какъ еще и въ наши дни дёлается у осетинъ, абхазцевъ, армянъ и др. кавказскихъ народовъ. Очагъ обладаетъ нагическою силою привязывать къ дому

не только людей, но и животныхъ. Въ Телавскомъ убедъ существуеть повёрье: чтобы приручить въ дому чужого котенка, слёдуеть обныть ему лапки у печки,--тогда онь не убёжить '). Очагу, печкѣ, ---тагану приписываются и имыя магическій свойства. Если ребеновъ долго не начинаеть ходить, тогда, чтобы онъ научныся этому скорве, нужно, какъ советують въ Телавскомъ убядѣ; обвести его съ ложкою въ рукакъ три раза вокругъ торне <sup>3</sup>). По существу это хождение вокругъ печка-не что нное, какъ моление очагу, или обитающему въ немъ божеству. Въ томъ-же Телавскомъ убедб, если поздно вечеромъ случается принести въ домъ воду, нужно отлить немного воды въ печку, чтобы слить нечистую силу, забравшуюся виссте съ водою <sup>2</sup>). Что будеть съ нечистою силою въ печев, неизвёстно: вёроятно, она рогибнетъ. Если ребеновъ до Страстной среды остался неврещенымъ, его вадо пронести подъ желёзнымъ таганомъ, чтобы не прикоснулась къ нему нечистая сила 4). Значить, таганъ прогоняетъ злихъ духовъ. Этого нало: онъ оказывается достаточно ногущественнымъ, чтобы бороться со стихіями природы: текъ, онъ ножетъостановить градъ; поэтому, вогда начинаеть падать градъ, суевърныя кахетинскія старухи спѣшать выбросить на дворь свои таганы. Таганъ является въ нёкоторомъ отношении символомъ сенейнаго благополучія, позаниствовавь это значеніе оть очага.

Въроятно, на этомъ представлении основывается странный на первый взглядъ предразсудовъ, существующій въ деревенской Кахетін: если у кого сломается тагамъ, ни одинъ вузнецъ не возъмется его починять изъ боязни, что вслёдствіе этого у негоумретъ жена. За починку сломанныхъ тагановъ въ Кахетіи берутся только вдовцы, которые въ такомъ случай ничёмъ не рискуютъ.

Культь животныхъ. Повёрьямъ я примётамъ относительноживотныхъ и птицъ нынёмные кахетинцы не придаютъ особе важнаго значенія, но въ свое время эти новёрья и примёты имёли значительное вліяніе на жизменный обиходъ.

Конка — животное свищенное. Кто убыть вошку, того на тожь свётё заставять построить девять церквей °) для того, чтобы онь ногъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "C6. mat.", XIX, otg. II, ctp. 100.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Тамъ-же, 87.

<sup>)</sup> Тамъ-же, 82.

<sup>\*)</sup> Tanz-me, 81.

<sup>•)</sup> Это повёрье отмёчено въ "Сб. мат.", XIX, отд. II, стр. 90.

загладить вину, или, что еще хуже, заставать вёчно носить на спинё девять большихъ кусковъ соли (сел. Арашенда Сигнахскаго уёзда и г. Телавъ). Постройка въ загробномъ мірё девяти церквей за убійство конки назначается и карталинцами (Гори). Можетъ показаться страннымъ, что такое священное животное пользуется нёвоторымъ расположениемъ нечистой силы; именно, въ ночь подъ Великій четвергъ мудіанеби (мостатыс) отправляются на кошкахъ на свое годовое собрание для выборовъ главы. Чтобы набавить коинекъ отъ этой не совсёмъ почетной роли, яхъ съ вечера накрёнко запираютъ, но эта мёра, какъ утверждаютъ, не всегда спасаетъ кошку отъ нрогулки съ вёдьмой на спинё (сел. Арашенда).

Какимъ образомъ кошка заняла у нахетинцевъ почетное положение священной твари, объяснить довольно трудно. Здёсь не лишнее отмётнъ, что армане Зангезурскаго убяда тоже считають грёхомъ убить кошку, и свой взглядъ основывають на томъ, что кошка—платокъ Христа: Христосъ бросилъ однажды въ крысъ платокъ, который превратился въ кошку, передушивную крысъ<sup>1</sup>). Персы, живущие въ сел. Лагичъ Вакинской губернии, также не убиваютъ кошенъ, чтобы не навлечь несчастия на семейство: сынъ умретъ<sup>2</sup>).

Лисина-животное, предвёщающее счастье. Встрётить лисухорошая примёта. Любопытно, что сообразительные лавочники придумали простой способъ устранвать себё эту счастливую примёту: во многихъ духанахъ на видномъ мёстё у стёны висить лисья шкура; духанщикъ, придя утромъ, прежде всего видить эту шкуру,-вотъ и счастливая примёта: торговля будетъ хорошая. Въ Тифлисё нёкоторые лавочники, открывая лавку, прежде всего проводятъ по лисьей шкурё рукой. Видёть лису-предвёщаетъ удачу также у армянъ <sup>3</sup>).

Заящь, кажъ живое воплощение трусости, при всемъ желании не можетъ считаться счастливой примътой: увидѣть его—не имѣть удачи въ дѣлѣ. Еще хуже, если заяцъ перебѣжитъ дорогу. Такъ смотрятъ кромѣ кахетинцевъ мингрельцы ("Сб. мат.", XIX, отд. I, 153), армяне сел. Тятевъ Елизаветопольской губермим <sup>4</sup>), караногайцы <sup>5</sup>) и множество народовъ всѣхъ странъ свѣта.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Có. warep.", XVII, отд. II, стр. 196.

<sup>&</sup>lt;sup>2)</sup> "Сб. матер.", XXIX, отд. II, стр. 76.

<sup>») &</sup>quot;C6. warep.", XIII, отд. I, стр. 112.

<sup>\*) &</sup>quot;Có. mar.", XIII, org. I, crp. 112.

<sup>\*) &</sup>quot;Терск. сборн.", вып. III, стр. 165, ст. Г. Малявкина.

Волкъ-врагъ скотоводовъ. Борьба съ нимъ ведется умилостивительными дарами и заклинаніями. Умилостивительное приношеніе полагается вечеромъ наканунѣ Новаго года. Послѣ ужина мальчикъ надъваетъ на палочку бедренную кость курицы, выносить на дворъ и бросаеть подальше черезъ плетень, для волвовъ, чтобы они, насытившись, не трогали скотины столь внимательнаго въ нимъ хозяина (сел. Карданахи). Заклинанія противъ волковъ въ общемъ такія-же, къ какимъ прибѣгаютъ и другіе кавказскіе народы: это церемонія "замыканія зубовъ" или "завязыванія рта" волку. Надъ ножомъ или другимъ ръжущимъ орудіемъ читаютъ магическую заклинательную формулу, потомъ ножъ втыкають въ крышу дома, гдѣ онъ торчить, пока животное, о воторомъ безповонлись, не найдется. Заговоръ читаютъ также надъ чесальнымъ гребнемъ, между зубьями котораго въ это время переплетаютъ нитку. "Завязываніе зубовъ" волку практикуется армянами <sup>1</sup>), осетинами <sup>2</sup>), дагестанскими горцами <sup>в</sup>) и др. племенами Кавказа.

Мыши — довольно непріятный врагь кахетинскаго земледѣльца. Чтобы мыши не вредили полямъ, однажды въ годъ, въ понедѣльникъ масленицы устраивается для нихъ умилостивительное угощеніе, такъ называемое "тагво-тагво". Мальчикъ, вооружившись вѣткой шиповника или колючки, трижды обходитъ всѣ углы дома и, постукивая вѣткой, приговариваетъ: "мышки, мышки, выходите; ангелы, войдите!" У порога приготовлены въ платкѣ хлѣбъ, сыръ, масло. Мальчикъ захватываетъ съ собой эту провизю и не оглядываясь несетъ въ поле; тамъ втыкаетъ въ землю вѣточку и нанизываетъ на ея шипы кусочки хлѣба, сыра, масла, чтобы мыши питались и были сыты этимъ кормомъ весь годъ (сел. Карданахи Сигнахскаго уѣзда). Для Телавскаго уѣзда этотъ обрядъ описанъ въ "Сб. мат.", XIX, отд. II, стр. 101.

Изъ птицъ вниманіе кахетинца прежде всего привлекаль *пътухъ*, въстникъ разсвъта. Если пътухъ запоетъ въ неурочное время, быть бъдъ. Чтобы предотвратить грядущее несчастье, пътуха немедленно ловятъ и ръжутъ. Въ настоящее время, однако, народъ не слишкомъ пугается пътушинаго пънія, и только ръд-



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Сб. мат.", XXV, отд. II, стр. 94 и 131, а также вып. XIII, отд. I, стр. 116 и 117.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) "Сб. свѣд. о кавк. горц.", вып. IX, ст. Гатіева, стр. 34.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) "Сб. свёд. о кавказск. горц.", вып. І, стр. 51, "Воспомянанія муталима".

кіе, наиболёе суевёрные кахетинцы казнять пётуха за несвоевременное пёніе. Такой-же взглядь на неурочное пёніе пётуха распространень у карталинцевь, мингрельцевь <sup>1</sup>), армянь <sup>2</sup>), караногайцевь <sup>5</sup>), причемь и карталинцы, и армяне, и караногайцы во избёжаніе несчастья считають нужнымь поскорёе зарёзать пётуха.

Осетины съ такимъ-же ужасомъ слышатъ ночной кривъ курицы, и спёшатъ зарёзать ее, въ надеждё, что ся смерть пойдетъ взамёнъ смерти того, кому она предвёщала <sup>4</sup>).

Ворона-въщая, но нежеланная птица; ся карканье или предвъщаетъ грядущее несчастье, или оповъщаетъ о бѣдѣ, постигшей находящагося въ отсутствіи члена семьи.

Сычъ-самая зловѣщая птица.

Для умилостивленія птицъ, причиняющихъ вредъ хозяйству, имъ устранвается нѣкотораго рода угощеніе — "читисъ-папа", наша для птицъ, которую выставляютъ на заборѣ; ставится столько порцій, сколько у хозяина отдѣльныхъ земельныхъ участковъ. Такого рода жертвоприношеніе птицамъ совершается и у другихъ кавказскихъ народовъ. Гурійцы приготовляютъ "птичью порцію" въ первый понедѣльникъ мая °), армяне Шушинскаго уѣзда во время посѣва бросаютъ въ землю нѣсколько лишиихъ зеренъ "для птицъ" °) и т. д.

Почитаніе деревьевъ. Почитаніе деревьевъ въ настоящее время составляетъ весьма обычное и распространенное явленіе въ Кахетіи. Въ нѣкоторыхъ селеніяхъ деревья пользуются больнимъ вниманіемъ богомольцевъ, чѣмъ церкви. Почитаніе деревьевъ имѣетъ въ своей основѣ прежде всего анимистическій взглядъ на деревья, какъ на живыя существа, обладающія способностью чувствовать, слышать и причинять человѣку зло или дѣйствовать ему на пользу въ зависимости отъ того, съумѣетъ человѣкъ расположить къ себѣ деревья или нѣтъ. Воспоминаніе о такомъ взглядѣ на деревья сохраняется въ нѣкоторыхъ обрядностяхъ. Въ Телавскомъ, напримѣръ, уѣздѣ, чтобы заставить безплодное дерево приносить плоды, поступаютъ такъ: въ день

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Сб. нат.", Х, отд. l, стр. 112, и отд. III, стр. 36.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) "Сб. мат.", XXV, отд. II, стр. 96 и 136; а также XVII, отд. II, стр. 183.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Г. Малявкинъ въ "Терск. Сборн.", вып. III, стр. 173.

<sup>•)</sup> Б. Гатіевъ въ "Сборн. свѣд. о какк. горц.", вып. IX, стр. 12.

<sup>•) &</sup>quot;C6. mat.", XVII, org. II, crp. 59.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) "C6. mat.", XXV, org. II, crp. 133.

Вознесенія рано утромъ два человѣка, не сказавъ никому ни слова, идутъ къ безплодному дереву; одинъ замахивается на дерево топоромъ, но другой останавливаетъ его, говоря: "нѣтъ, не руби: оно впередъ будетъ приносить плоды!" Затѣмъ оба возвращаются домой, очевидно, довольные тѣмъ, что напугали дерево<sup>1</sup>).

Многія изъ почитаемыхъ въ настоящее время деревьевъ находятся у развалинъ древнихъ церквей. Это можно объяснить двояко: во-первыхъ, дерево неприкосновенно и священно, потому что оно выросло на святомъ мѣстѣ, около храма; во-вторыхъ, бываетъ и обратное: церковь построена на мѣстѣ свящемной рощи или у священнаго дерева, куда народъ привыкъ вриходить на поклоненіе богамъ и духамъ.

Новая религія—христіанская примёнилась къ прочно существовавшему культу, и древнія священныя мёста остались, какъ и прежде, священными, а христіанскіе храмы воздвигнуты среди нихъ, какъ дополненіе къ древней святынё. И теперь такія почитаемыя народомъ святыни, какъ Тетри-Георгій, Георгій Цкаростави и др., почитаются не потому, чтобы съ ними были связаны какія-либо событія христіанства, а какъ мёста, освященныя древнимъ родовымъ культомъ.

Разобраться, какое священное дерево или роща почитались сами по себѣ и только вызвали сооружение въ сосѣдствѣ съ ними христіанской церкви, и какія деревья стали священными потому, что выросли на церковной земль, въ настоящее время невозможно. Но несомнённо, что въ Кахетіи действовали оба эти источянка святости деревьевъ. И теперь еще все, что находится на церковной территоріи, считается вахетивцами неприкосновеннымъ, какъ собственность обитающаго здёсь святого. Отсюда нельзя взять ни цвёточка, ни травки, ни камешка. Святой или божество жестово накажетъ похитителя. Ему можно приносить, но взять у него ничего нельзя. Между сел. Бодбе и Бодбисхеви близъ гор. Сигнаха существуетъ местность Насомхари, где стоить церковь Успенія Богородицы. Все, что находится кругомъ церкви, считается неприкосновеннымъ. Разсказываютъ такой случай. Какой-то богомолецъ взялъ близъ церкви камень и принесъ домой. Сложилъ камень, смотритъ-на спинъ у него горбъ. Прискорбная и непонятная для бъдняка исторія. Ночью слышить во сић голосъ: "отнеси камень къ церкви, у которой взялъ его, и

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Сб. мат.", вып. XIX, отд. II, стр. 98.

тогда выздоровѣешъ!" Проснувинсь, горбунъ схватилъ злополучный камень, отвесъ въ Насомхари и положилъ у церковныхъ дверей. Въ то-же мгновение горбъ его исчезъ. Говорять, этотъ камень и теперь лежитъ у входа въ церковь. Окружающия насомхарскую церковь деревья также считаются неприкосновенными.

Христіанскіе храмы, какъ и языческіе, создавали вопруть себя неприкосновенную территорію. Святость распространялась съ храма на окружающую мёстность, на деревья, источники, камни и т. п. Но, вёроятно, чаще храмъ строился на мёстё, которое уже давнымъ давно было священнымъ.

Такихъ свитынь въ Кахетін множество. Собранныя мною свёдёнін относятся главнымъ образомъ къ Телавскому уёвду. Въ сел. Уріатубани около развалинъ церкви рядомъ съ начальнымъ училищемъ старый дубъ считается неприкосновеннымъ. Нёсколько лётъ тому назадъ онъ засохъ и готовъ былъ свалиться. Учитель вёдумалъ нарубить изъ него дровъ и приказалъ сторожу рубять дубъ. Сторожъ наотрёвъ отказался. Учитель обратился къ старшинѣ селенія съ просъбой прислать людей нарубить для училища дровъ изъ васохнаго дуба, но старшина заявилъ, что ни одинъ человёкъ не согласится это сдёлать.

---Что-жъ, теперь дубъ такъ даромъ и сгніеть? спрашиваетъ учитель.

-Такъ и сгијетъ.

Но дубъ не стнилъ. Спустя нёсколько дней приходить священникъ съ церковнымъ сторожемъ и пилою.

Оъ другимъ священнымъ деревомъ въ томъ-же селеній вышла нѣсколько инан исторія. Священникъ обращается къ сторожу (другому): "руби!" Сторожъ и руками отнахивается. Священникъ призываетъ крестьянъ, — ни одинъ не рѣшается. Тогда священникъ беретъ топоръ и сашъ начинаетъ рубить. Надрубивъ нежного, онъ обращается къ крестьянамъ и говоритъ: "видите, я началъ его рубить: если это грѣхъ, то иусть онъ падетъ на мою голову; тенерь вы можете рубить спокойно". Кое-какъ осмѣлились послѣ этого уріатубанцы, и священное дерево было срублено.

Въ сел. Анкури въ нитни Бандурова много лётъ существовалъ священный ортхъ, но недавно его разбила молнія, и ортхъ засыхаетъ. Въ сел. Кондоли въ саду бр. Ліонидзе, ниже Кизискевской фермы стоитъ старый дубъ, пользующійся религіознымъ почитаніемъ. На вётвяхъ его возжигаютъ свёчи; вокругъ дерева обматываютъ бумажную или шелковую нитку, обматываютъ 7 или 8×9 разъ. Нитки для обматыванія дуба дёлаются непремённо изъ остатковъ ваты или шелка. Тамъ-же, въ Кондоли есть небольшая священная роща деревьевъ каракасъ (по-грузински акаки); при ней "нишъ", т. е. икона, прикрытая навёсомъ, нёчто въ родё придорожной молельни.

Въ сел. Вардисубани—священный орѣхъ. Разсказываютъ, что подъ этимъ орѣхомъ обѣдалъ князь М. С. Воронцовъ, и за эту-де "службу" дереву назначена пенсія. Что за пенсія, разсказчики ясно не представляютъ.

Въ свл. Курдивлаури дерево надзви (ель); кромъ него было здъсь и священное орѣховое дерево, но весною 1903 года буря вывернула его съ корнемъ. Передаютъ, будто хозяева двора, на которомъ росло это дерево, видёли, какъ надъ нимъ спускался свётъ; казалось, что на орбхъ садится пучекъ зажженныхъ свёчъ-пять или шесть. Съ этого, какъ увѣряютъ, и началось почитаніе дерева. Послё того начали приходить къ дереву и на вътвяхъ его зажигать свёчи; вёшають въ видё приношеній пестрые лосяттки различныхъ матерій. Подобнаго рода исторіи относительно тамиственнаго свъта извъстны также въ Гуріи и Абхазіи. У гурійцевъ "джварисъ-дзали"-яркое огненное пламя въ формѣ конуса около 11/, арш. высотою-въ ясные вечера спускается съ неба и садится на какое либо дерево, послѣ чего это дерево считается неприкосновеннымъ. Особенно джварисъ-дзали любитъ тисъ. Отдохнувъ на деревѣ, джварисъ-дзали улетаетъ на небо<sup>1</sup>). Въ Абхазіи священную гору Дудришть періодически посъщаеть голубь съ огненными крыльями.

Въ сел. Сабуэ—дерево тhела (вязъ) и дубъ. Мѣстность вовругъ этихъ деревьевъ содержатъ въ чистотѣ, вавъ передъ жилищемъ божества. Такъ какъ прилегающія къ деревьямъ поляны составляютъ достояніе этого святого мѣста, то ими нельзя пользоватьси для человѣческихъ нуждъ,—поэтому ихъ не распахиваютъ и не засѣваютъ: пусть божества мѣста пользуются имъ, вавъ найдутъ для себя лучше. Никакихъ слѣдовъ древней церкви нѣтъ по-близости. Какъ видно, деревья эти священны сами по себѣ. Сюда

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "C6. Mat.", B. XVII, otg. II, ctp. 118.

приходять богомольцы и иногда приглашають священника отслужить у деревьевь молебень. Богомольцы возжигають на деревь свёчи, цёлують дерево и т. д.

Въ сел. Носые Гавази—священный дубъ. Въ сел. Земо-Ходашени—кизиловое дерево. Къ нему кромѣ интонъ, тряпокъ, свѣчей приносятъ въ качествѣ даровъ хлѣбъ, сыръ, живыхъ пѣтуховъ.

Въ Сигнахскомъ увздъ въ сел. Бодбе-оръховое дерево.

Въ городскомъ сигнахскомъ предмёстьё *Нукріани* дерево ипани (ясень) обматываютъ нитками, привёливаютъ перья домашней птицы, тряпочки и т. п.

Въ сел. Джимити священными считаются дубки, липки и другія деревья, растущія вокругъ церкви св. Георгія.

Въра въ божественное могущество деревьевъ выражается въ томъ, съ какими именно просъбами обращаются къ деревьямъ. Повидимому, деревьимъ главнымъ образомъ приписывается способность изгонять болѣзни. Дѣтей, больныхъ коклюшемъ, кахетинцы протаскиваютъ между выступающими изъ земли корнями орѣховыхъ деревьевъ или сквозь дупла; полагаютъ, что эта церемонія даетъ особенно хоротіе результаты, если дерево разбито молніей. Протаскиваютъ и здоровыхъ дѣтей для предохраненія ихъ отъ заболѣванія коклюшемъ, осной, скарлатиной. Это обыкновеніе принадлежитъ къ числу весьма распространенныхъ. Въ Верхней Карталиніи между корнями орѣховаго дерева протаскиваютъ лихорадочныхъ дѣтей. Священными деревьями въ Кахетіи чаще всего считаются орѣхъ, дубъ, чинаръ, рѣдко букъ (ципели).

Въ нёкоторыхъ мёстахъ, гдё вдалекё отъ дороги находится монастырь или церковь, на дорогё (при началё тропинки къ монастырю) ставится подъ навёсомъ икона, иначе говоря, устраивается миссъ. Окружающія миссъ деревья становятся священными. Подобные ниши есть въ сел. Шильды, Кварели, Енисели, а также въ имёніи покойнаго князя Ник. Оадд. Чолокаева близъ Гомборъ, гдё при нишё имёется священная роща. У ниша зажигають свёчи, кладутъ мелкія монеты, обвивають нишъ нитками и т. п.

Почитаніе священныхъ рощъ и деревьевъ представляетъ одно изъ самыхъ распространенныхъ явленій въ исторіи человѣчества. Относительно распространенности этого культа у кавказскихъ народовъ довольно общирное количество фактовъ собрано въ статьѣ Е. Г. Вейденбаума "Священныя рощи и деревья у кавказскихъ народовъ", помѣщенной въ № 8 пятаго тома "Извѣстій Кавказск. Отд. Имп. Русск. Геогр. Общества", а также перепечатанной затѣмъ въ сборникѣ "Кавказовѣдѣніе" (Тифянсъ, 1901 г.).

Поклоненіе наннямъ. Почитаніе камней въ настоящее время почти исчезло изъ памяти кахетинскаго населенія. Можно отмѣтить лишь суевѣрное отношеніе къ тремъ камнямъ, извѣстнымъ подъ именемъ каменныхъ бабъ---, кhал-кhва", и нѣсколько обрядностей, въ которыхъ прибѣгаютъ къ магической силѣ камешковъ. Напр., въ Телавскомъ уѣздѣ, чтобы излѣчить ребенка отъ коклюша, на шею ему вѣшаютъ на шнуркѣ просверленные плоскіе камешки темнаго цвѣта, взятые изъ русла Адазани<sup>1</sup>).

Каменныя бабы или "кhал-кhва" представляють изъ себя самые обыкновенные камни. въ которыхъ только слишкомъ фантастически настроенное воображение можеть увидать какие-либо намени на сходство съ женской фигурой. Между твиъ, если послушать ветхозавѣтнаго кахетинца, это самыя настоящія женщины. Одна изъ нихъ јежитъ на окраинъ селенія Бодбе почти у дверей церкви "Квелацминда" (Всесвятая). Представляетъ она обломокъ камня, который только своимъ чернымъ цвътомъ отличается отъ мѣстнаго сѣраго камня. Размѣры "кhaл-кhва" оволо 2<sup>1</sup>/, арш. длины и отъ 1 до 1<sup>1</sup>/, арш. ширины. Местныя старухи какимъ-то образомъ ухитряются въ этомъ почти плоскомъ съ верхней стороны камий разсмотрёть женщину съ полураскрытою грудью и люлькою подъ рукой. О происхождении этого камия легенда разсвазываеть слёдующее. Это была женщина изъ фамиліи Барнабовыхъ въ сел. Бодбе. Будучи замужемъ въ Цинамхари (передней Кахетіи), она прівхала однажды гостить въ Бодбе, въ роднымъ. Въ это время напали на Бодбе лезгины, избивали мужчинъ, насиловали женщинъ, бросились и на Барнабову, чтобы опозорить ее; она схватила люльку со своимъ ребенкомъ, побъжала въ цервви и горячо молила Бога, чтобы Онъ обратилъ ее въ вамень, но не допустилъ попасть въ руки левгинъ. Богъ услышалъ ея молитву, и она окаменъла. Подбъжали лезгины и, пока она еще не вполнѣ отвердѣла, успѣли отрѣзать у нея одну грудь. Съ тъхъ поръ и лежитъ окамензвшая женщина на сринъ у цервви Квелациинда. Къ этой каменной женщине или "кhaл-кhва" обращаются, какъ сказано выше, во время бездождія.

1) "C6. Mar.", B. XIX, org. II, crp. 85.

Аругая "кhaл-кhba", извёстная подъ именемъ Датукіанти иламина (изъ фамиліи Датуковыхъ), находится въ Заалазанской Кахетіи между селеніями Шильда и Енисели. О происхожденіи ся разсказывають ту-же легенду, что и о Барнабіанти кhaл-кhba. Женщина съ тремя дётьми бёжала отъ преслёдованія лезгинъ. Одинъ ребенокъ былъ у нея на рукахъ, двухъ другихъ она вела за собою. Лезгины уже настигали; тогда женщана попросила Бога обратить ее въ птицу, чтобы она могла улетёть, или въ камень. Богъ обратилъ ее и дётей ся въ камни. Къ этой каменной женщинё также приходятъ во время засухи, какъ и во время проделжительныхъ ливней, съ просьбою о неремѣнѣ погоды. Перевершутъ "кhaл-кhba" на другую сторону, и погода должна перемѣниться.

Третья "кhal-кhва" находится въ сел. Гурджаани вблизи грязей Ахтала, ийсколько выше шосейной дороги, въ лису. Разсказъ объ ен проискождении повторяеть бибдейскую историю гибели Содона и обравленія жены Лота въ соляной столбъ. На мѣстѣ ныизшней Ахталы жиль нёвогда священникь. Однажды въ праздникъ Преображенія онъ молотилъ хлёбъ. Является ангелъ и говорить: "зачень работаешь? ведь сегодня Преображение!" "Ну, что-же изъ того? отвѣчаетъ священникъ: мои дочери еще раво утроиз нреобразились <sup>1</sup>)! Тогда отошелъ ангелъ. Место, где находился домъ священника, провалилось: съ тъхъ поръ тамъ Ахтала-лёчебныя грязи. У священника въ то время гостила родственница. Священникъ ей приказалъ убхать не оглядываясь назадъ. По дорогѣ женщина не утерпѣла, оглянулась и... обратилась въ камень. Удивительно, что воображению кахетинца и въ гурджаанскомъ вамий мерещится женщина съ людьвой въ рукахъ. Самъ овященникъ со всёмъ своимъ семействомъ вотонуль въ нахлынувшихъ водахъ. Мёстные жители разсказывають, что и теперь, когда купаются буйволы, бываеть слышенъ звонъ отъ ударовъ о котлы, тазы и прочую посуду поповскаго хозяйства.

Рожденіе ребенка и первый уходъ. Рожденіе ребенка сопровождается у кахетинцевъ, какъ и у другихъ народовъ, выполнетіемъ ряда обычаевъ и обрядностей, имъющихъ цёлью оградить новорожденнаго и его мать отъ дёйствія злыхъ духовъ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ Кахетін существуеть обычай утромъ въ день Преображенія мазать лобъ сокомъ красящаго растенія, извъстнаго подъ именемъ "преображенской травы" — перисцеала балахи. Это дълается, чтобы преобразиться.

Роды считаются нанболѣе благопріятнымъ моментомъ для дёятельности враждебныхъ духовъ: злобные духи набрасываются на новорожденнаго, чтобы погубить его, а за-одно съ нимъ погубить и родительницу. Этотъ взглядъ распространенъ среди всёхъ малокультурныхъ народовъ; такого мнёнія придерживаются и кахетинцы и принимають противъ козней злого духа свои мёры. Прежде всего, какъ только уложатъ беременную женщину въ постель, подъ голову ей, подъ подушку владутъ какой-либо желёзный предметъ-топоръ, ножъ или кинжалъ. Въ Телавсконъ убздѣ кладутъ подъ голову желѣзный шампуръ, на который нанизана луковица. Этимъ предметамъ приписывается сила отгонять злыхъ духовъ. Подобнаго рода суевърное обыкновение наблюдается и въ другихъ уголкахъ Кавказа. Гурійцы кладутъ у постели роженицы или подъ подушку кинжалъ, подъ тахту желёзный гребень, употребляемый при очистий шерсти, а надъ постелью развѣшивають сѣть<sup>1</sup>); айсоры проводять кинжаломъ врестообразныя линія вокругъ родильницы, и затёмъ кинжалъ вмёстё съ евангеліемъ владется подъ подушку родильницы <sup>2</sup>).

Для объясненія того, откуда люди узнали о спасительномъ дъйствіи во время родовъ желѣзныхъ предметовъ, въ одной изъ легендъ Телавскаго уѣзда разсказывается, что этой премудрости людей научило солнце <sup>3</sup>). При приближеніи родовъ даютъ знать родственникамъ и знакомымъ, и скоро въ комнатѣ родильницы собираются женщины, которыя считаются опытными и могутъ быть полезными въ такихъ случаяхъ. Входя въ комнату, нѣкоторыя изъ нихъ распускаютъ поясъ своего платья и при этомъ произносятъ формулу, могущую имѣть, на ихъ взглядъ, магическое дѣйствіе: "какъ я развязываю свой поясъ, да будетъ такъ развязана и твоя поясница!" Вѣра въ сверхъестественную силу "распусканія пояса" въ той или иной формѣ составляетъ опять таки достояніе многихъ народовъ.

Въ комнатъ принимаются за беременную: бабка ощупиваніемъ опредъляетъ положеніе ребенка, и сообразно съ нимъ роженицъ придаютъ то или иное положеніе: сажаютъ на корточки, ставятъ на четвереньки, встряхиваютъ внизъ головой и т. д. У дверей дома, чтобы ускорить роды, стръляютъ изъ ружей и револь-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "C6. watep.", XVII, otg. II, ctp. 92.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) "Сб. матер.", IV, отд. I, стр. 317.

<sup>») &</sup>quot;Сб. матер.", XVII, отд. II, стр. 132 н 133.

веровъ. Это, конечно, имѣетъ свое реальное основаніе, такъ какъ испугъ ускоряетъ роды. Съ топ-же цёлью даютъ роженицё вынить бутилку воды. "Какъ вода легко протекаетъ по пищеводу, такъ пусть и женщина эта легко освободится отъ бремени"! Въ Кизикіи и Уканамхари, кроит того, отправляются въ церковь, обмываютъ правую руку на иконъ Вогородицы и воду эту даютъ пить роженицѣ, въ надеждѣ, что Матерь Божія, какъ покровительница родовъ, не оставитъ страдалицы безъ своей помощи. "Какъ Она легко и безболѣзненно родила Сына, такъ пусть и эта женщина родитъ безъ мученій". При трудныхъ родахъ, какъ это дѣлается и въ Россіи, просятъ священника отдернуть наполовину занавѣсъ на царскихъ вратахъ и раскрыть царскія врата.

Въ Телавскомъ убядѣ въ трудныхъ случаяхъ прибъгаютъ иногда къ хирургіи, при чемъ въ качествѣ спеціалиста-акушера приглашаютъ пастуха. Говорятъ, пастухи довольно искусные операторы и успѣшно выполняють иной разъ очень серьезныя операціи.

Не понивая естественныхъ причинъ и условій тяжкихъ родовъ, нахетинскій крестьяннию приписываеть трудные роды гибву накого-либо святого, недовольнаго за недостаточное вниманіе къ нему. Чтобы умилостивить разсерженнаго святого, дають объть посётить его храмъ и принести его образу или "хати" умилостивительные дары. Въ знакъ объта вокругь головы роженицы три раза обносить серебряную монету, послё чего монета становится собственностью "хати": ее хранять тдё вибудь или прибязывають на инткё къ рукъ родильницы. Такъ будетъ носить она наглядное напоминаніе о своемъ обътѣ, пока не побываеть у оскорбленнаго "хати" и не оставитъ ему пожертвованную монету.

Ребенокъ въ первое время жизни подвергается большой опасности со стороны враждебныхъ духовъ, которые пытаются задушить его или похитить. Для охраны ребенка подъ голову ему въ люльку владутъ ножикъ съ черной руколткой, какъ вёрное оружіе противъ злыхъ духовъ. На люлькъ съ тою-же цёлью вёшаютъ раковины, надъ которыми были прочитаны заклинанія; раковины предохраняютъ и отъ дъйствит дурного глаза, ими-же ребенокъ играетъ и забавляется. Если ребенокъ долго вричитъ, это значитъ, что на него напали злые духи; тогда призываютъ "свёдущую" женщину, которая прочитаетъ надъ ребенковъ соотвѣтствующій заговоръ, и ребенокъ успоконтся. Въ Кизикій и Уканамхари, если вечеромъ ребенокъ долго оставался одинъ въ колыбели, отецъ, входя въ домъ, у порога вынимаетъ изъ ноженъ кинжалъ или ножъ изъ-за пояса и входитъ въ комнату, держа его передъ собой. Если въ домъ уже кто-нибудь есть, то подъ ноги отцу на порогъ бросаютъ изъ камина или очага горящій уголь или золу; то-же дълаютъ и при входъ матери. Продълывается это для того, чтобы не впустить въ домъ злыхъ духовъ, или выгнать ихъ, если они успъли раньше забраться въ жилище.

Относительно того, какіе именно изъ злыхъ духовъ вредятъ дътямъ, въ Кахетіи не существуетъ опредъленнаго воззрѣнія. Кизикійцы такимъ считаютъ духа али. Али имѣетъ видъ прелестной дѣвочки съ роскошными зодотистыми волосами и живетъ у воды по берегамъ рѣчекъ. Во время родовъ она проникаетъ въ домъ, чтобы убить ребенка или родильницу; однимъ ударомъ али можетъ убить и мать, и ребенка. Чтобы не допустить али, кизикійцы во время родовъ всю ночь не тушатъ въ очагѣ огня: али боится огня и удаляется. Али напоминаетъ еврейскую Лилитъ, которая также имѣетъ страсть душить новорожденныхъ дѣтей и причинять вредъ родильницамъ. Очень много общаго съ "али" имѣетъ лезгинская "алпабъ", которая губитъ родильницъ, вынимая у нихъ внутренности <sup>1</sup>).

Въ постели родильница остается около трехъ недѣль. Если родится дѣвочка, мать поднимается за день, за два до истеченія трехъ недѣль; если мальчикъ, — днемъ или двумя позже трехнедѣльнаго срока. Говорятъ, это дѣлается въ виду того, что мальчикъ долженъ быть долговѣчнѣе дѣвочки: соображеніе, въ которомъ ясно сказывается предпочтеніе, оказываемое дѣтямъ мужскаго пола. Поднявшись съ постели, родильница до сорока дней не прикасается ни къ чему въ хозяйствѣ.

Этотъ добрый обычай происходитъ, однако, не изъ гуманныхъ побужденій, а изъ боязни, чтобы родильница не осквернила чего-либо своимъ прикосновеніемъ и не навлекла на семью какого-либо несчастья. До истеченія сорока дней послѣ родовъ родильница—существо нечистое, поэтому она и устраняется отъ хозяйства: взглядъ довольно распространенный на Кавказѣ. У сванетъ до сорока дней, пока "папъ" (духовное лицо) не окропитъ родильницу священною водою, нельзя прикасаться къ

<sup>1) &</sup>quot;Co. Mat.", XIII, ota. II, 145.

ней, чтобы не оскверниться <sup>1</sup>). У пшавовъ родильница въ теченіе 40 дней или, самое меньшее, двухъ недѣль остаются со своимъ ребенкомъ въ родильной хижинѣ "сачехи"; у хевсуръ приблизительно столько-же времени родильница не допускается въ семью <sup>3</sup>). У армянъ Эчміадзинскаго уѣзда, пока не исполнится 40 дней, родильница не должна ходить въ чужой домъ, потому что она лринесетъ съ собою несчастье, и, если въ томъ домѣ есть дѣти, то они умрутъ<sup>3</sup>). Аналогичное воззрѣніе на родильницу существуетъ у евреевъ, грековъ, самоѣдовъ<sup>4</sup>) и другихъ народовъ.

Въ Телавскомъ убядѣ враждебнымъ для новорожденныхъ и родильницъ духомъ считается "маджаладжуна", который, помимо нападенія на роженицъ и дътей, имѣетъ обыкновеніе душить людей во сиѣ; онъ затрудняетъ дыханіе, производитъ кошмаръ.

Родителей немало заботитъ также и то, чтобы ребеновъ не былъ хилымъ и болёзненнымъ, чтобы во время научился ходить и т. д. Чтобы ребеновъ поскорёе сталъ ходить, надъ нимъ продёлываютъ нёкоторыя символическія дёйствія: ставятъ на плечи присутствующихъ при родахъ, ударяютъ ножкой о дверь и т. п. Ребенка, который долго не ходитъ, иногда приносятъ въ домъ, гдё лежитъ покойникъ, и ставятъ ему на грудь: послё этого ребеновъ, какъ полагаютъ, скоро научится ходить. Чтобы ребеновъ не былъ хилымъ, его во время купанья перевертываютъ внизъ головой и говорятъ: "пусть медвёдь будетъ худой, а ты тучный!" ("датви мчле, шенъ мсуврани").

Если въ какой-либо семъй дёти не выживаютъ, тогда, чтобы спасти новорожденнаго отъ смерти, родители прибёгаютъ къ нѣкоторымъ средствамъ съ цёлью обмануть ангела смерти, преслёдующаго данное семейство. Одно изъ такихъ средствъ—фиктивная продажа ребенка. Мать "продаетъ" ребенка сосёдкѣ, которая даетъ за него "пачичи" (вязаное голенище), наполненное просомъ.

») "Сб. мат.", XVII, отд. II, стр. 190.

•) С. Максимовъ-"Годъ на Съверъ", стр. 531 и 541.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) А. И. Стояновъ-"Путешествіе по Сванетін", "Зап. Кавк. О. И. Р. Г. О.", кн. Х, вип. 2-й.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Г. И. Радле—"Хевсурія и хевсуры", "З. К. О. И. Р. Г. О.", кн. Xl, вып. 2-й, стр. 74; кн. Р. Эристовъ—"Извлечение изъ этнографич. очерковъ г. Урбнели о хевсурахъ", "З. К. О. И. Р. Г. О.", кн. XIV, стр. 163 и 164; а также "Пшавія и пшавцы" въ "З. К. О. И. Р. Г. О", кн. XVIII, стр. 137.

"Купивъ" ребенка, сосъдка передаетъ его обратно матери, сдавая ей на воспитаціе. за что обязывается еженивсячно унлачивать коринлицу-матери опредуленное вознаграждение, обывновенно самую мелкую монету (1-2 кон.). Тогда ангелъ смерти, нивешій нанбреніе истреблять лётей какой-нибудь Солоне Кибруцашвили, оставить ребенка въ живыхъ, такъ накъ онъ принадлежить теперь другой женщивь, противь воторой ангель смерти не питаетъ зла. Подвергавшійся такого рода церемонін ребеновъ получаеть прозвище "наскидъ", т. е. купленный. Есть и другіе способы обмануть смерть. Такъ, въ теченіе перваго года родители одбваютъ своего ребенка въ платье, выпрошенное у сосъдей. Виъсто готоваго платъя у сосъдей берутъ тавже катерію или даже деньги на платье; въ данномъ случав важно лишь. чтобы платье не было свое, сдѣланное на собственныя средства. Иногда въ такожъ платъ ребенокъ ходитъ три года, а, случается, и нять лать. Почему подобное нереряживание должно спасти ребенка. отъ смерти, постигшей его братьевъ и сестеръ, кахетинскій престьяннить въ настоящее время объяснить не можеть; во несоянвнио, что этоть обычай порождень стреиленіемь обмануть смерть, почему-либо неотступно преслёдующую данное семейство. Обычай этоть не представляють исключительнаго явленія вь этнографіи. Нѣчто подобное зажѣчается и у другихъ народовъ. Цо сообщению Н. Гондатти, обстоятельно изучившаго быть чувчей, если чукотскаго ребенка постигаетъ болёзнь, родители верентъняють ему имя, чтобы обмануть духовь болёзки; то же дёлается н у лопарей<sup>1</sup>).

Кромѣ одѣванія ребенна въ выпрошенное платье еще есть вѣрное средство противъ ожидающей его смерти: крадуть у евященника рубаху и изъ нея шьютъ ребенку платьице. Это, ечевидно, простое видонямѣненіе предыдущаго обычал. Прибѣгаютъ нерѣдко и къ помощи кузнецовъ. Въ Великій четвергъ мать, у которой умираютъ дѣти, заказываетъ кузнецу желѣзное кольцо, которое потомъ постоянно носитъ на пальцѣ. Мнѣ случилось видѣть въ Телавѣ желѣзное кольцо, которое мать носитъ уже 14 лѣтъ; кольцо сильно истерлось, сдѣлалось тоннимъ, но женщина не разстается съ нимъ, такъ какъ оно, по ея миѣнію, спасло жизнь ея дѣвочки.

Свадебные обычаи. Послё того, какъ родители молодого чело-

<sup>1</sup>) Н. Харузинъ-"Русскіе лонари", стр. 178 и 179.

ибяя узнають о согласіи родителей дівушки на бракь, женихь въ сопровожденіи родственниковь отправляется въ ем домъ съ подарками. Онъ дарить невісті шелковый платокь—"багдади", иногда браслеть или гармонику, или деньгами оть одного до пяти рублей, смотря по состоянію. Это врученіе подарковь невісті называется "паложеніемъ руки" на невісту—*хелись-дадеба*. Какъ только діввушка приняла подарки жениха, она не можеть уже отказаться отъ него и выйти за другого; то же относится и къ жениху, вручившему подарки. Въ платі невісті со стороны жениха можно видіть видоизміненіе обычая купли невісты; названіе же этой церемоніи "наложеніемъ руки" указываеть на практиковавшееся въ прежнее время похищеніе невісты, когда молодой человікь дійствительно "налагаль руку" на похищаемую имъ дівушку.

Вообще въ кахетинскихъ свадебныхъ обычанхъ и обрядахъ ми встрёчаемъ какъ нёкоторые отголоски "умыканія" женъ, такъ и разнообравныя формы выкупа. Такъ, за право разговаривать съ невъстой до обрученія женихъ всявій разъ долженъ платить либо деньгами, либо вещами.

Въ день, назначеный для свадьбы, женихъ, окруженный свитой молодыхъ людей, называемыхъ макребами (ед. ч. "макарп"), вдетъ въ домъ невёсты, чтобы взять ее въ церковь. Несколько "макаровъ" въ качествё "въстниковъ" (махаробели) пускаются вскачь, чтобы дать знать родителямъ невёсты о приближеніи жениха. Прискакавшій первымъ стрёляетъ изъ револьвера и получаетъ отъ родителей невёсты шелковый или бумажный платокъ, который повязываютъ ему на правую руку, или самъ онъ навлянваетъ на шею лошади. Исполнивъ свою обязанность, махаробели скачетъ обратно, чтобы присоединиться къ свитё жениха.

Когда женихъ со своими дружками-макарами приблизится къ дому невѣсты, окружающія невѣсту дѣвушки и женщины прячутъ ее въ такой комнатѣ, куда-бы не могли проникнуть макари жениха. Тамъ ее одѣваютъ къ вѣнцу и стараются не выдать жениху. Шафера жениха требуютъ невѣсту, женщины долго упорствуютъ, но, наконецъ, соглашаются выдать ее шаферу, съ условіемъ, чтобы онъ сначала заплатилъ той женщинѣ, которая обучала невѣсту рукодѣльямъ, рубля два-три "за обученіе" (у грузинъ Ахалцихскаго уѣзда плата отъ 2 до 4 руб. дается женщинамъ, которыя одѣвали невѣсту<sup>1</sup>), за труды). Послѣ этого шаферъ бе-

<sup>1)</sup> Л. Андрониковъ въ "Заниск. Кавк. Отд. И. Р. Геогр. Общ.", вн. XVI.

ретъ невъсту за руку и передаетъ жениху. Мать невъсты беретъ стаканъ вина, становится на колъни и благословляетъ дочь на предстоящую семейную жизнь. Женихъ въ это время незамътно опускаетъ въ ся стаканъ серебряную монету. Очевидно, это тожеродъ платы за невъсту.

Лётъ 20 назадъ можно было наблюдать въ Кахетіи еще одинъ любоцытный обычай, уцѣлѣвшій отъ временъ умыканія: невёсть. Когда женихъ съ дружками прівзжалъ взять невёсту въ венцу, навстречу имъ у дома невесты выступала толпа мужчинъ и женщинъ съ длинными хворостинами и принималась немилосердно стегать лошадей, при чемъ, конечно, заодно доставалосьи всадникамъ (сел. Курдгелаури Телавскаго увзда). Такую-же враждебную встрѣчу свитѣ жениха, какъ пережитокъ похищенія новъстъ, устраиваютъ и въ другихъ мъстностяхъ Кавказа. У грузинъ Ахалцихскаго убзда подъбзжающаго въ дому невесты "махаробели" мальчуганы осыпають снёжками, камешками и т. п. <sup>1</sup>). У чеченцевъ Аргунскаго округа прівхавшихъ за невестой: встрѣчаютъ камнями, выстрѣлами, бранью.... Въ комнатѣ невѣсты на нихъ набрасываются женщины съ иглами, булавками, ножницами; рвуть бешметы, отнимають шапки <sup>2</sup>). У осетинь, когда шаферъ подводитъ невъсту въ родительскому очагу, дъвушки бросаются на него, быютъ по бритой головѣ, обрываютъ бешиетъ и т. д. <sup>в</sup>); у тушинъ жениха съ дружвами сначала не пускаютъ водворъ невъсты, при чемъ ворота держатъ запертыми.

Получивъ напутственное благословеніе, отправляются въ церковь. При входѣ въ церковь наблюдается рядъ мелочныхъобрядностей и примѣтъ. По существующему повѣрью, кто изъ молодыхъ первый переступитъ порогъ церкви, тотъ дольше проживетъ. Когда женихъ и невѣста входятъ въ церковь, по обѣимъ сторонамъ церковныхъ дверей становятся два человѣка, чтобы никто не прикоснулся къ молодымъ и тѣмъ не причинилъ имъ "порчи", а также, чтобы не впустить въ церковь нечистую силу, которая въ это время ищетъ случая нанести какой-либо вредъ новобрачнымъ. Шафера-одинъ со стороны невѣсты, другой состороны жениха-скрещиваютъ въ дверяхъ церкви обнаженные

<sup>&#</sup>x27;) Ibidem.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) А. П. Ипполитовъ-"Этногр. очерки Аргунск. округа", "Сб. св. • кавк. горц.", в. І.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Кануковъ въ "Сб. св. о кавк. горд.", вып. VIII, стр. 25.

кинжалы или шашки и подъ ними пропускають молодыхъ. Д лается это для огражденія молодыхъ какъ отъ дъйствія злыхъ духовъ, такъ и отъ вліянія дурного глаза. Существуетъ примѣта, что, чей шаферъ выше держитъ при этой церемоніи шашку, та сторона будетъ властвовать въ домѣ; желан доставить главенство своей сторонѣ, каждый изъ шаферовъ старается поднять шашку выше, изъ-за чего происходитъ непродолжительная борьба (Джимити).

Обычай держать въ церковныхъ дверяхъ обнаженное оружіе при проходъ молодыхъ довольно распространенъ на Кавкаяъ. Въ Мингреліи держатъ обнаженные кинжалы, когда новобрачные выходятъ изъ церкви <sup>1</sup>); въ Имеретіи держатъ обнаженныя шашки при выходъ новобрачныхъ изъ церкви и затъмъ при входъ въ домъ <sup>3</sup>); у сванетъ держатъ обнаженные кинжалы при входъ невъсты въ домъ жениха <sup>3</sup>).

Въ настоящее время въ этомъ обычай сказывается первобытное вйрованіе въ магическую силу оружія, прогоняющаго злыхъ духовъ и разрушающаго чары и козни недоброжелателей. Не безъ основанія можно также предположить, что этотъ воинственный обычай является однимъ изъ пережитковъ эпохи похищенія невистъ, когда для огражденія жениха отъ возможнаго преслидованія родственниковъ невисты являлась дийствительная необходимоєть ставить у дверей церкви или дома вооруженныхъ людей.

Въ церкви на полу передъ аналоемъ разстилается шелковый илатокъ, на который одинъ изъ шаферовъ кладетъ обнаженную шашку. Женихъ и невѣста касаются носками обуви тыльной стороны шашки, священникъ надѣваетъ вѣнцы и приступаетъ къ обряду. При чтеніи словъ Апостола: "жена да боится своего мужа" невѣста старается наступить на ногу жениху, чтобы властвовать въ домѣ; женихъ съ своей стороны пытается наступить на ногу невѣсты.

Иногда во время обряда суевърный женихъ по совъту свъдущихъ въ чародъйствъ женщинъ раскрываетъ въ карманъ тайкомъ замокъ, который вложили ему въ карманъ закрытымъ передъ отправленіемъ въ церковь. Продълывается эта церемонія съ

<sup>1) &</sup>quot;CG. mat.", B. XIX, otg. I, ctp. 156.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) "Сб. мат.", в. XVIII, отд. III, стр. 304; XIX. отд. I, стр. 173; М. Ковалевский—"Законъ и обычай на Кавказъ", т. II, стр. 48 в др.

<sup>»)</sup> М. Ковалевскій-"Законъ п обычай на Кавказъ", т. II, стр. 48.

замкомъ для того, чтобы разрущить козан нечистыхъ сидъ, стремящихся сдёлать невёсту навсегда безплодною <sup>1</sup>).

Изъ церкан свадебная процессія отправляется онять въ домъ невѣсты. Въ дверяхъ дома церкый шаферъ держитъ одну или двѣ обнаженцыя шашки, чтобы не пропустить адыхъ духовъ, которые сдовно рѣшили устранвать обдаву на новобрачныхъ. Такъ на крайней мѣрѣ представляется воображению современнаго кахетинца. Обнаженную саблю въ дверяхъ дома держатъ у армянъ <sup>3</sup>); къ Карталинии ударяютъ кинщадомъ по косяку дворей <sup>3</sup>).

У порога вверхъ дномъ лежитъ чащия джами; женихъ ударомъ ноги разбиваетъ ее въ куски, чтобы такъ-же разбиты были вражеские запыслы и чары. Тарелку могла разбить и невеста, осли только она уснавала это сделать; это считается своего рода удадьствомъ. Эта симводическая церемонія разбиванія посуды тоже является однимъ изъ общераспространенныхъ свадебныхъ обычаевъ. У имеретинъ женихъ разбиваетъ тарелеч. чтобы уничтожить враговь и недоброжелателей дона '). То же соблюдается въ Карталинии ) и у артринскихъ арманъ ) "въ знакъ торжества". Тутъ-же у дворей дома посаженные отецъ и мать подносять новобрачнымъ сладости и вино и произносять: "такъ да будеть сладка ваша жизнь!" (Кодало). Эта обрядность выполняется и нёсколько цначе, обнаруживая значительное разнообразіе формъ. Часто вићсто всявихъ другихъ сластей даются вусочки сахара, при чемъ дѣлаетъ ато мододой человѣвъ или молодая женщина (иногда замужная, иногда дувушка), у которыхъ непреизнио должны быть въ живыхъ отепъ и мать. Если садаръ цодасть мужчина, тогда первый ребеновь новобрачныхь будеть мальчикъ, если женщина, – дъвочка (сел. Курдгелаури). Сахаръ чаще всего кладуть прямо въ ротъ жениху и невъств, иногда-же ограничиваются однимъ прикосновеніемъ къ губамъ: очевидно, послабление это новъйшаго происхождения. На нъкоторыхъ свадьбахъ. когда особенно заботятся о выполнении старыхъ обычаевъ, волёдъ за первымъ, поднесшимъ сахаръ новобрачнымъ, это-жо ділають всі присутствующіе. Этоть распространенный обрядь

- <sup>3</sup>) Л. Андроннковъ, "З. К. О. Ц. Р. Г. О.", кн. XVI.
- •) "Сб. мат.", XXII, отд. II, стр. 49.

,



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Сб. мат.", XIX, отд. II, стр. 96.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Паткановъ-"Свадебные обряды армянъ", "Кавказъ" 1872 г., № 24.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Л. Андрониковъ, "З. К. О. И. Р. Г. О.", кн. XVI.

<sup>\*) &</sup>quot;C6. Mar.", XIX, org. I, crp. 178; XVIII, org. 11I, crp. 904.

представляеть изъ себя сильно выродившуюся форму обычая совийстной йды новобрачныхъ, составляющаго чуть-ли не у всёхъ народовъ Стараго и Новаго Свёта необходимую принадлежность свадебнаго ритуала.

Кусочки сахара дають отвёдать новобрачнымъ въ Карталиніи <sup>1</sup>), Имеретіи <sup>3</sup>), Мингредіи <sup>3</sup>) н. въ другихъ ийстностяхъ Кавказа, равно какъ и иныхъ странъ. У ингилойцевъ въ ротъ невёстё кладутъ немного меда <sup>4</sup>).

Въ домѣ невѣсты садятся за обѣдъ. Туть жемихъ неожиданно принимаетъ недовольный видъ и отказывается садиться обѣдать, требуя, чтобы тесть или теща подарили серебряную чашку "тваси", или деньгами 30—50 коп., или, наконецъ, какую-либо вещь. Требованіе это, или, вѣрнѣе, капризъ продѣлывается, какъ говорять кахетинцы, "ряди лицезрѣва" (пирисаналеви).

Получивъ желаемое, женихъ удовлетворяется и приглашаетъ своимъ манаровъ садиться за столъ и веселиться.

Во время объда родственники и дружии желиха дарять невъстъ деньги (10, 20, 30 коп.) и вещи. Это одарияние невъсты называется мадалоцеа и представляеть отголосокъ той впохи, когда невъсту побупали цълымъ родомъ или всей общиной. Насколько распространенъ былъ въ свое время такой порядокъ, настолько-же теперь распространенъ происщедшій изъ него обычай одариванія невъсты.

У ариянъ Зангезурскаго уйзда невисту одаривають только женщины: дарять платки, чулки, годовамя украшенія и т. п. <sup>в</sup>).

Постеценно обычай этоть угратиль свой первоначальный характерь кунли невёсты и превратился въ поднесение подарковь обоимъ новобрачнымъ, какъ-бы для того, чтобы положить основание ихъ будущему хозяйству. Такъ, въ Мингрелии подарки деньгами или вещами даются обоимъ молодымъ <sup>6</sup>); то же дъдается и въ Имеретии <sup>1</sup>.

Наконецъ, наступаетъ время, вогда молодые изъ дома невъсты доджны вкать въ домъ жениха. Весь день молодая почти ничего

- <sup>2</sup>) "C6. Mat.", XIX, org. I, 174.
- <sup>3</sup>) Тамъ-же, стр. 156.
- •) А. Фонъ-Плотто въ "Сборн. свъд. о кавк. горцахъ", вып. IV.
- <sup>3</sup>) "Сб. мат.", XIX, отд. II, 223 н 224.
- \*) "Сб. мат.", XIX, отд. 1, 157.
- <sup>7</sup>) Тамъ-же, стр. 174.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Л. Авдронизовъ — "Онисаніе З-го, Уравельси. полиц. участка", "З. К. О. И. Р. Г. О.", кн. XVI.

не встъ, выражая тъмъ свою тоску по родному дому, съ которымъ приходится разстаться. Часто это дъйствительная грусть, еще чаще показная, требуемая обычаемъ. По старому обычаю, молодая два дня послъ вънчанія не должна ничего всть: гръшно; говорить должна тихо, — иначе дъти будутъ крикливыя <sup>1</sup>).

Молодую усаживають въ арбу или въ фаэтонъ рядомъ съ мужемъ; съ ними-же садится шаферъ и ближайшіе родственники, и поїздъ трогается въ путь. По дорогѣ макари, между прочимъ, поютъ слёдующую свадебную пёсенку: "ёдемъ и радуемся, что веземъ самку и самца-фазана".

На дорогѣ свадебный поѣздъ встрѣчаетъ махаробели, посланный изъ дома жениха. Въ рукѣ у него "тhаси" (чашка) съ виномъ. Махаробели выпиваетъ вино до дна, бросаетъ "тhаси" къ ногамъ жениха и возглашаетъ: "Да уничтожатся враги твои, какъ выпито это вино до дна! Путь вашъ миренъ, пожалуйте къ намъ" (сел. Кодало). Во время пути шаферъ жениха, сидя на лошади, держитъ въ одной рукѣ пурисджвари, въ другой хеладу вина и угощаетъ всѣхъ встрѣчныхъ. Кромѣ того онъ везетъ вареную курицу, иногда укрѣпленную на "пурисджвари". "Пурисджвари" представляетъ изъ себя слѣдующее: въ хлѣбъ устанавливается крестъ изъ деревянныхъ палочекъ, на свободныхъ концахъ котораго нанизанъ шашлыкъ (на горизонтальной перекладинѣ) и яблоко.

У дверей дома жениха молодымъ опять подносятъ сладости; какъ и передъ домомъ невѣсты, женихъ разбиваетъ ногою чашку, положенную у дверей дома, чтобы разсѣять дурные замыслы враговъ. Разбиваніе посуды первоначально могло имѣть значеніе жертвы, приноснмой духамъ, хранителямъ дома. Жертву могъ приносить какъ новобрачный, такъ и новобрачная, чтобы снискать къ себѣ милость и расположеніе духовъ-покровителей дома. Новобрачная является пришельцемъ изъ чужой семьи, отъ чужого очага; поэтому прежде, чѣмъ ввести ее въ домъ, необходимо жертвами и обрядами склонить домашнихъ духовъ милостиво принять ее и признать членомъ охраняемаго ими дома. Въ виду этого у зангезурскихъ армянъ невѣста, направляясь въ домъ свекра, разбиваетъ ногою тарелки, разставленныя по дорогѣ. По современному толкованію, это дѣлается, чтобы прогнать злыхъ духовъ <sup>3</sup>); кромѣ того, до сихъ поръ у тѣхъ-же армянъ сохранились и дѣйствитель-



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Сб. мат.", XIX, отд. II, стр. 96.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ-же, отд. II, стр. 223.

ныя жертвы божестваиъ новой семьи: именно, у порога передъ ногами новобрачныхъ рѣжутъ барана<sup>1</sup>); у гурійцевъ - мусульманъ невѣста передъ домомъ жениха три раза объѣзжаетъ кругомъ барана, затѣмъ спутники ея рѣжутъ барана, или надрѣзывають ему ухо, чтобы показалась кровь. Если собрать на вату эту кровь, не давъ ей коснуться земли, и сжечъ затѣмъ вату, домъ новобрачныхъ навсегда будетъ огражденъ отъ дѣйствія колдовства<sup>2</sup>). У грузинъ Ахалцихскаго уѣзда новобрачные, подъѣхавъ къ дому жениха, не слѣзаютъ съ лошади, пока у ногъ лошади не зарѣжутъ барана или курицу<sup>3</sup>).

Войдя въ домъ, кахетинскіе молодые три раза обходять вовругъ очага, при чемъ сопровождающіе ихъ шафера ударяють кинжалами по кувшину съ орѣхами, привѣшенному посреди дома къ потолку. Послѣ третьяго обхода очага кувшинъ разбивають, и орѣхи разсыпаются по комнать. Гости подбираютъ и ѣдятъ (сел. Курдгелаури).

Иногда вокругъ очага обводятъ одну невѣсту; обводятъ три или семь разъ; въ домахъ, гдѣ нѣтъ срединнаго очага, невѣсту обводятъ вокругъ центральнаго столба дома, считающагося такимъ-же священнымъ мѣстомъ, какъ и очагъ. Въ разныхъ селеніяхъ эта церемонія выполняется неодинаково.

По записи  $\Theta$ . Мтавріева '), новобрачныхъ обводитъ вокругъ очага тотъ мужчина или та женщина, которан угощала ихъ у порога сахаромъ и ширбати. Шафера и поъзжане сбиваютъ фрукты съ досокъ потолка, на которыя они положены. Въ сел. Кодало иною записана икая картина. Поъзжане составляютъ въ домъ кругъ, въ серединъ котораго становятся молодые. Шаферъ держитъ одной рукой руку молодой, а въ другой рукъ пурисджвари и командуетъ: "джвари цина, джварсъ укана!" и кругъ вращается то вправо, то влъво; при этомъ бьютъ кинжалами по кувшину, пока послъдній не разобъется.

Нынѣшніе кахетинцы далеко не всѣ выполняють эту церемонію и рѣшительно не знають, какой смысль имѣеть хожденіе невѣсты вокругь очага, хотя повсемѣство въ Кахетіи очень распространенъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Тамъ-же, стр. 223.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Н. Державинъ въ "Сб. мат.", XXXI, отд. Ш.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Л. Андрониковъ-"Оппсаніе З-го, Уравельскаго полиц. участка", "З. К. О. И. Р. Г. О.", кн. XVI.

<sup>\*) &</sup>quot;Сб. мат.", вып. ХХХІ, отд. ІШ.

обычай ходить вокругъ всевозможныхъ святынь, въ знакъ посвященія святынѣ. Очагъ всегда считался мѣстомъ пребыванія домашняго божества: поэтому невѣсту обводятъ вокругъ очага, или замѣняющаго его столба, чтобы посвятить ее божествамъ дома, вручить ихъ заботамъ и попеченію. Приведеніе невѣсты къ очагу или хожденіе вокругъ очага выполняется или выполнялось въ недавнее время у хевсуръ<sup>1</sup>), пшавовъ<sup>3</sup>), тущинъ, осетинъ<sup>3</sup>), чеченцевъ<sup>4</sup>), армянъ<sup>5</sup>) и у множества другихъ народностей.

Исполнивъ обрядъ хожденія вокругъ очага, молодые направляются къ столу, чтобы сёсть. Но ихъ мёсто оказывается занятымъ: на немъ лежитъ, повернувшись лицомъ книзу, мальчикъ лётъ семи (мальчикъ непремённо долженъ имёть въ живыхъ отца и мать: это сулитъ новобрачнымъ счастье). Онъ не встаетъ съ мёста, пока у него не выкупятъ право на мёсто сами молодые или шаферъ, заплативъ копёскъ 20-30. Въ Карталиніи, въ Ахалцихскомъ уёздё мёсто молодыхъ еще въ домё невёсты занимаютъ нёсколько мальчивовъ и получаютъ выкупъ °). Послё уплаты выкупа молодые садатся на свое мёсто.

Каная-либо изъ родственницъ жениха приноситъ и владетъ или сажаетъ на колѣни жениху мальчика, высказывая желаніе, чтобы и у него родился сынъ. Женихъ передаетъ ребенка невѣстѣ, которая, подержавъ немного, возвращаетъ его роднымъ. Мальчика даютъ иногда прямо въ руки невѣстѣ. Этотъ обычай едва-ди могъ когда-либо имѣть иной смыслъ, кромѣ символическаго, который придаютъ ему и въ настоящее время. Однако, мы знаемъ этотъ обычай у многихъ народовъ--у имеретинъ <sup>1</sup>), армянъ<sup>6</sup>) и др.

Иногда тотчасъ послё обхода очага свекоръ ведетъ молодую невёсту въ марани, гдё она должна открыть винный кувшинъ.

<sup>1</sup>) П. Надеждинъ-"Опытъ географіи Кавказскаго врая", сzp. 146; Р. Эристовъ-"О тушино-пшаво-хевсурскомъ округѣ", "З. К. О. И. Р. Г. О.", вн. III, стр. 112.

<sup>3</sup>) М. Ковалевский-"Законъ и обычай на Кавказъ", ч. II, стр. 88.

<sup>3</sup>) Дж. Шанаевъ въ "Сб. св. о кавк. горц.", вып. IV, стр. 25.

•) Б. Далгатъ-"Первобытная религія чеченцевъ", стр. 86—88, а также "Кавказъ" за 1846 г., № 28.

<sup>3</sup>) С. П. Зелинскій въ "Изв. Кавк. Огд. И. Р. Геогр. Общ.", т. XII, вып. III.

•) C6. Mat., XIX, org. I, crp. 173.

<sup>7</sup>) Л. Андрониковъ въ "З. К. О. И. Р. Г. О.", кн. XVI.

<sup>\*</sup>) "Сб. мат.", в. XVII, отд. II, стр. 199; XIX, отд. II, стр. 223.

Молодой дають желёзную лопату; она дёлаеть ею нёсколько ударовь вь землю, послё чего лопату беруть у нея другіе, откалывають кувшинь, набирають вина и подносять молодой и поёзжанамь. Затёмь снова входять въ домъ и начинають пиръ. Этимь обрядовымь дёйствіемь молодая вступаеть вь отправленіе обязанностей хозяйки.

У нигилойцевъ вступленіе въ обязанности хозяйки знаменуется тімъ, что молодая приліпляетъ данный ей кусочекъ тёста къ косяку двери <sup>1</sup>).

Въ пачалѣ обѣда молодымъ приносятъ вареную лопатку буйвола (бечи). Шаферъ отрѣзаетъ отъ нея по куску каждому изъ присутствующихъ. Шаферъ-же избирается и тамадой. Тосты произносятся имъ отъ имени молодыхъ: "меле (царь) приназываетъ: за здоровье всѣхъ монхъ мапаровъ!" "Дедопали (царица) приказываетъ: за здоровье монхъ мапаровъ!" За этими тостами слѣдуютъ тосты "за благодѣтельнаго ангела дома жениха" и "за благодѣтельняго ангела дома невѣсты!" Эти тосты весьма харантерии, кажъ одинъ изъ отзвуковъ древняго культа домашнихъ духовъ."

На второй день свадьбы родственники и микари жениха дарять его деньгами или вещами. Это несомиённый остатокъ ирантиковавшейся прежде въ болёе широнихъ размёрахъ общинной помощи вновь возникающей семьй. Съ этимъ обичаемъ мы встрёчаемся у многихв народовъ. У армянъ Зангезурскаго уёзда редители жениха на второй день свадьбы приглашаютъ родню и знакомыхъ; это тавъ и называется-, зовъ\*, "приглашено". Приглашенные даратъ новобрачнаго деньгамя; иногда такимъ нутемъ набирается рублей 150<sup>3</sup>). У куртинъ принонненія молодому мриносять передъ свадьбой, накъ-бы на нокрытіе расходовъ <sup>5</sup>.

Въ тотъ-же, второй день свадьбы сосвди пригланиють къ себъ молодую, чтобы познакомиться съ вей, и дарять ей куръ, гусей, индъекъ, яйца и т. п. Характеръ подарковъ не оставляетъ сомивній въ томъ, что это онять таки общинная (сосвденая) поиощь новову козяйству.

Въ продолжение трехъ дней полодого величають "царень"----жене, а полодую "царицей"-----dedona.nu. Соотвътственно этикъ та-туланъ новобрачнимъ предоставляется ивкоторая властъ надъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) А. Фонъ-Плотто въ "Сб. свёд. о кавк. горд.", вып. IV.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) "C6. mat.", XIX, org. II, 223 n crbg.

<sup>»)</sup> Кансаракань-"Сведьба у курталь", "Кавказь", 1974 г., Ж 119.

"макарами". "Мепе" принадлежитъ право разбирать недоразумѣнія, возникающія между макарами, и налагать наказанія на виновныхъ; налагаемыя имъ наказанія носятъ въ себѣ слѣды деспотизма. Такъ, "мепе" приказываетъ привязать провинившагося къ столбу— "на бодзи", иногда приказываетъ другимъ макарамъ бить виновнаго. Освободить приговореннаго отъ отбыванія наказанія можетъ только "дедопали". Въ этомъ случаѣ она посылаетъ свой багдади или обыкновенный карманный платокъ. Освобожденный самъ объявляетъ во всеуслышаніе о милости "дедопали": "вотъ дедопали освободила такого-то и никто не наложитъ на него руки!"

Въ прежнее время вѣнцы съ молодыхъ снимали только на третій день, и снимали обнаженнымъ кинжаломъ; теперь это очень рѣдко соблюдается.

Вънцы бываютъ украшены позументомъ, когда замужъ выходитъ дъвушка, и красною и бълою нитью, когда вънчается вдова.

Народное врачевание въ Нахетии. Всякую болѣзнь темный кахетинскій людь объясняеть, какъ наказаніе, посланное иконой хати за непосъщение са салонави-мъста богомолья. Такое понимание причинъ болѣзни опредѣляетъ и способы врачевания: необходимо сворће умилостивить разгићваннаго святого; всякое иное лѣченіе безполезно; примѣненіе врачебныхъ средствъ было-бы оскорбленіемъ святого, который, какъ выражаются кахетинцы, "требуетъ къ себъ" заболъвшаго. Чтобы узнать, какая именно икона причиняеть болёзнь, на имя каждаго "хати", подозрёваемаго въ насланіи болёзни, дёлають птила, т. е. обматывають ватой маленькую палочку, и каждую изъ такихъ палочекъ вертятъ надъ чашкой съ водой: отъ которой изъ нихъ вата упадетъ въ воду, святой этой "птила" и есть настоящій виновникъ болѣзни. Къ нему, значитъ, и нужно такать на богомолье, хотя-бы его "салоцави" находилось за нёсколько соть версть. Изъ многихъ святыхъ правильно указать того, который служить причиной болёзни, - дёло не легкое, и не всякая гадалка-мхитхави-дълаетъ это съ одинаковымъ успѣхомъ. Часто бываетъ, что всѣ примѣты указали на какого-нибудь "хати", напр., на Георгія Цкароставскаго; отправляются къ нему, приносять жертвы, дёлають все, какъ научила ворожея, но болѣзнь не проходитъ. Обращаются опять въ ворожеѣ: оказывается, она ошиблась, не туда послала, неправильно опредблила мизези-причину. Снова начинаеть "вопрошать" мкитхави; на этоть разъ выходить, что бользнь послана Мтаваръ-ангелозомъ, и нужно отправиться съ умилостивительными дарами къ нему, на противоположный конецъ Кахетіи, въ сел. Анага. А тамъ, кто знаетъ, можетъ быть, опять обнаружится, что ворожея и на этотъ разъ ошиблась, и не въ Анагу нужно было ѣхать, а въ Телеты, къ Тифлису. Да, поистинѣ трудно бываетъ вѣрно опредѣлить, какой "хати" наслалъ болѣзнь и "требуетъ къ себѣ", горавдо трудвѣе, чѣмъ врачу поставить правильный діагнозъ.

Такъ возятъ больного отъ одного мёста богомолья къ другому, пока онъ не выздоровъетъ. Ворожея указываетъ, куда слёдуетъ отправитъся на поклоненіе, опредъляетъ, какія должны быть принесены жертвы: теленокъ, баранъ, курица и т. п., и, наконецъ, назначаетъ «наказаніе», которое надлежитъ выполнитъ больному, напр., итти босикомъ къ мѣсту богомолья, девять разъ обойти вокругъ церкви или священнаго дерева, прополяти вокругъ святыни на колѣнахъ три раза, обойти нѣсколько разъ съ желѣзною цѣпью на шеѣ и т. п. За свой трудъ ворожея получаетъ курицу, яйца, платокъ или иныя вещи и деньгами не меньше 20 коп. Безъ денегъ и восковой свѣчки ворожба считается невозможной. Эпитимію или такъ называемое «наказаніе» для исцѣленія отъ болѣзни налагаютъ также «монеби», женщины, временно посвятившія себя какому-либо святому.

Больные, отправляясь въ указанному ворожеей мѣсту богомолья, надёваютъ сверхъ одежды нѣкоторое подобіе рубахи или просто кусовъ коленкора. При внутреннихъ болѣзняхъ эта рубаха или повязка бываетъ бѣлаго цвѣта; при такихъ-же болѣзняхъ, какъ оспа, корь, которыя выражаются накожными сыпями, надѣвается матерія краснаго цвѣта. Это одѣяніе оставляется въ церкви передъ иконой, или у наружной стѣны церкви, какъ знакъ исполненнаго долга. Гдѣ есть «монеби», онѣ берутъ эту матерію себѣ. Чтобы и на будущее время пользоваться расположеніемъ святого, отъ четырехъ угловъ его церкви несутъ домой землю, чтобы вмѣстѣ съ нею принести и благодать святого. Иногда также просятъ священника обмыть икону умилостивляемаго святого, и эту воду даютъ пить больному.

Когда послё долгихъ хожденій по разнымъ «салоцави» (мёстамъ богомолья) больной не поправляется, нужда заставляетъ родныхъ больного прибёгнуть къ врачебной помощи. Въ такихъ случаяхъ обращаются прежде всего къ знахарю или знахаркё. Пріемы врачеванія знахарей также основываются часто на одномъ суевёріи. Многія знахарки, какъ цёлебное средство, держатъ круглые камешки съ береговъ Алазани или другихъ ричекъ. Знахарка обмываетъ эти камешки водой, воду разливаетъ въ пузырьни й, какъ лёкарство, раздаетъ больнымъ. Про одну знахарку въ Телавскомъ убядѣ (въ сел. Шильда) разсказывали, что деревенскіе иальчишки, чтобы подшутить, ночью положили у двери ся дома вучу камешковъ. Утромъ ворожея увидъла камешки и просіяла оть радости. «Виділа я во снів, говорить она, какь святой (такой-то) явился ко мев и говорить: «возьми эти камеи и лечи!» Это и есть тв камии, что принесъ мев святой». Конечно, ворожея съ подобающимъ благоговёніемъ собрала камешки и теперь заиниается перемываніемъ ихъ, а воду раздаеть своимъ паціентать въ качествъ самаго надежнаго лъкарства. Подобнаго рода врачевателями бывають какъ женщины, такъ и мужчины. Тъ и другіе нивють обывновенно хорошую практику и общирный кругь паціентовъ. Иногда у такого лінаря въ день перебываеть 15-20 человъкъ: каждый попносить копъекъ 20 или что-либо изъ деревенскихъ продуктовъ. Кроит воды, въ которой были обныты ретные канешки, дають иногда настой разныхъ травъ, иногда и антечные медикаменты. Къ лечению различными веществами зачастую присоединяется лечение нашептываниемь, заговорами, молитвами, Этотъ видъ народнаго врачеванія тоже пользуется широкимъ распространениемъ въ Кахетия. Противъ каждой болъзни существуеть свой особый заговорь или «молитва». Образцы нодобныхъ молнтвъ можно найти въ грузинскихъ народнихъ лёчебникахъ-«карабадинахь»; въ нихъ мвого заимствованиаго съ персидскаго нли арабскаю, поэтому часто встрѣчаются слова, не ниѣющія сиысла.

Сумасшествіе, пом'яшательство встарину объяснялось вселеніемъ въ челов'яка б'ясовъ. Эта «б'ясовская» теорія сумасшествія, повидимому, до сихъ поръ удерживается въ полной силѣ среди темнаго кахетинскато людя; по крайней мѣрѣ, свособы лѣченія номѣшанныхъ основываются на этой древней теоріи. Изъ больного стараются всякими способами изгнать б'ясовъ: больныхъ быютъ, запирають, держатъ безъ пищи; словоть, продѣлываютъ все, чтобы сдѣлать тѣло больмого неудобнымъ жилищемъ для демоновъ. Особеньков извъстиветью, какъ лучшій врачеватель номънанныхъ, нользуется въ Телавскомъ и Тіонетскомъ увадахъ мулв Муса изъ татарскаго селенія Алятели близъ Телава. У него всегда имъются изпізенты въ разнахъ селеніяхъ, и мулю неріодически навѣщесть ихъ, выполнян нидъ ними свои чудодѣйствеными пріемъ. Онъ йыкленваеть больнымъ на лобъ какія-то бумажки, вѣроятно, съ заклинательными формулами или изреченіями изъ корана. Мулла Муса, какъ увѣряють, обладаеть большею, чѣмъ какой-либо другой кахетинскій лѣкарь, способностью изгонять демоновъ. О немъ разсказывають цѣлыя легенды.

Любопытныя черты представляеть существующее въ Кахетіи воззрѣніе на дѣтскія болѣзни-оспу и корь, любопытны также и способы воздёйствія на эти болёзни. Оспа (и корь), по понятію кахетинца. происходить оть вселения въ ребенка ангеловъ, называемыхъ по-просту "батонебами"---юсподами. Борьба съ ними можетъ привести лишь къ печальнымъ послёдствіямъ, и кахетинцу и въ голову не приходить тягаться съ сонмищемъ безплотныхъ духовъ: напротивъ, онь всячески старается угодить "батонебамь". Эти нѣжныя существа не выносять чада, горящихъ углей и кипящей воды: поэтому въ комнатѣ, гдѣ лежитъ больной оспою, не готовятъ обѣда, не разводять жаровни, не вносять туда ни кипящаго самовара, ни утюга съ углями, а также не стирають и не гладять бѣлья. Воздерживаются кромѣ того отъ многаго, что могло-бы быть непріятно или неудобно для ангеловъ оспы. Чтобы какъ-нибудь по неосторожности не уколоть ангеловъ, въ комнатѣ больного не шьють. во всемъ домѣ не рѣжутъ куръ, такъ какъ это опять таки непріятно батонебамъ.

Чтобы доставить удовольствіе батонебамъ, въ комнатѣ, гдѣ они истязаютъ больного, вѣшаютъ лоскутки цвѣтныхъ матерій, на окна вѣшаютъ красныя занавѣси, на пальцы рукъ и ногъ наматываютъ красныя нитки; зажигаютъ ниивзисъ сантели (свѣтильни, погруженныя въ орѣховое масло), поютъ заунывную монотонную пѣсню "іавъ, нана, вардо, нана", тихонько играютъ на чонгури или гармоникѣ; наконецъ, женщины ублажаютъ непрошенныхъ гостей плясками, при чемъ танцовщицы раздѣваются донага, пляшутъ и поютъ: "іавъ, нана, вардо, нана" <sup>1</sup>). Для угощенія ангеловъ болѣзни пекутъ длинные чуреки, такъ называемые ателозисъ шоти, затѣмъ кладутъ въ комнатѣ сладости и фрукты.

Господиномъ и повелителемъ ангеловъ оспы считаютъ св. Варвару. Въ нѣкоторыхъ мѣстностяхъ (Телавск. у.) ей обѣщаютъ бѣлую курицу, если она оставитъ больного въ живыхъ. По выздоровленіи больного одѣваютъ въ красное и ведутъ въ церковь св. Вар-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Сб. мат.", вып. XIX, отд. II, стр. 89.

вары; тамъ курицу бросаютъ въ церкви, красное облачение съ ре-• бенка снимають и оставляють. Вообще св. Варвара считается въ Грузіи покровительницей врачевателей. У гурійцевъ, напримъръ, знахарки празднуютъ 4 декабря день св. Варвары ("барбалоба"). Согласно существующему въ Гуріи сказанію, Богъ велѣлъ св. Варварѣ лѣчить отъ осны, что она и дѣлала съ большимъ успѣхомъ; поэтому нынёшнія знахарки обращаются къ ней съ мольбами объ исцѣленіи отъ оспы<sup>1</sup>). Объясненіе оспы и способы ея лѣченія (умилостивление духовъ) въ общихъ чертахъ одинаковы по всей Грузіи-въ Кахетіи, Карталиніи, Гуріи, Имеретіи, Мингреліи. Умилостивительныя приношенія духу оспы въ болѣе значительныхъ размѣрахъ преподносятся въ Осетіи, гдѣ, кромѣ плясокъ, молитвъ и скачекъ въ честь патрона оспы Аларды<sup>2</sup>), ему приносять ягненка или годовалаго барашка, "чтобы умилостивить злого Аларду, оставляющаго послѣ своего посѣщенія столько смертей и уродовъ"<sup>8</sup>).

Похоронные обычаи. Послѣ наступленія смерти у тѣла умершаго становится на дежурство одинъ изъ его родственниковъ, чтобы охранять покойника отъ кошекъ, которыя, говорятъ, отъѣдаютъ у мертвыхъ губы и носъ; въ Кизикіи къ этому присоединяется боязнь нападенія гіены "мгелкаци", хотя гіена нигдѣ въ Сигнахскомъ уѣздѣ не встрѣчается. На груди или на лицѣ умершаго ставятъ вверхъ дномъ сито и на него кладутъ хлѣбъ. Значеніе этого обычая въ настоящее время понимается различно: одни (Телавск. у.) говорятъ, что хлѣбъ кладется для того, чтобы кошки, наѣвшись его, не тронули покойника; по другому объясненію (Кодало), совершенно фантастическому, хлѣбъ кладутъ, "чтобы покойникъ не раздулся".

Въ Телавскомъ уѣздѣ на грудь покойника кладутъ также лошадиную подкову, чтобы прогнать изъ дома смерть. Это суевѣрное средство выпроваживать смерть примѣняется и тушинами <sup>4</sup>). Въ Кизикіи кромѣ того около умершаго кладутъ топоръ, ножъ, сѣкиру или кинжалъ, чтобы злые духи не причинили покойнику вреда, и чтобы не допустить гіены. О смерти даютъ знать



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Сб. мат.", вып. XVII, отд. II, стр. 69 и 70.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Вс. Ө. Миллеръ-"Осетинские этюды", ч. 2, стр. 275.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) "Сборн. свѣд. о кавк. горц.", вып. IX, Гатіевъ-"Суевѣрія и предразсудки у осетинъ", стр. 48.

<sup>\*)</sup> А. Хахановъ-"Тушивы", "Этн. Обовр.", кн. II.

Ψ,

тродственникамъ и знакомымъ, которые являются оплакать умершаго и выразить участие его семьв. Каждый изъ приходящихъ приносить съ собой что-либо для поминальнаго объда-курицу, яйца, муку.

Этотъ старинный обычай общинной поддержки семьй, оказавшейся въ несчастіи, распространенъ какъ у народностей грузинскаго племени — имеретинъ <sup>1</sup>), мингрельцевъ <sup>3</sup>), гурійцевъ <sup>3</sup>), такъ и у другихъ кавказскихъ народовъ, напр., у ингушей, гдѣ приношенія бываютъ значительнѣе: быкъ, теденокъ, баранъ или не меньше одного рубля деньгами <sup>4</sup>).

Безъ такой помощи не только бѣдныя, но даже и средняго достатка семьи не могли-бы, разумѣется, угостить, какъ слѣдуетъ, все то множество народа, которое собирается на келехи (поминки). Въ конечномъ расчетѣ, однако, помощь эта нисколько не уменьшаетъ расходовъ семьи, такъ какъ все, полученное для келеха, рано или поздно придется по частямъ возвратить тѣмъ, кто его доставилъ, какъ только у нихъ самихъ случится покойникъ. Это долгъ, который предстоитъ выплачивать, новое бремя для бѣдняка.

Пока приходять оплакивать умершаго, въ домѣ идуть приготовленія къ поминальному об'єду. Въ торне женщины пекутъ хлъбы, которыхъ нужно приготовить иной разъ громадное количество. Чтобы умершій не имѣлъ потомъ никакихъ претензій къ оставшимся въ живыхъ родственникамъ, стараются теперь-же сдѣлать все для его удовлетворенія. Было время, когда съ умершимъ зарывали или уничтожали на могилѣ все, что составляло его собственность, чтобы такимъ путемъ покойникъ могъ взять съ собою свое инущество. Впослёдствіи этотъ убыточный для живыхъ обычай быль оставлень, и для удовлетворенія духа умершаго стали считать достаточнымъ символическое погребение или разрушение его собственности. Подобнаго рода символическое дъйствіе проделывается въ настоящее время въ Кахетіи. Когда пекуть хлёбы для велеха, въ торне вмёстё съ дровами кладуть кусокъ дерева изъ забора или изъ какого-либо строенія, и дѣлаютъ это съ тою ниенно цёлью, чтобы покойникъ взялъ съ собою часть своего ямущества" (сел. Кодало). Слёды тавого-же воззрёнія заключаются

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Сборн. матер.", вып. XIX, отд. J, стр. 131.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid., BMB. XIX, OTA. I, CTP. 159.

<sup>&</sup>lt;sup>э</sup>) Ibid., вып. XVII, отд. II, стр. 83.

<sup>•)</sup> Н. Грабовскій въ "Сборн. св'я. о кавк. горп.", вып. ІХ, стр. 60.

и въ другомъ погребальномъ обыкновения кахетинцевъ. Чтобы сдёлать гробъ, а также вырыть соотвётствующихъ размёровъ могилу, измъряютъ ростъ покойника; въ качествъ мърки берутъ ка: мышину изъ крыши или какую-нибудь трость. Отмѣривъ ивсто для могилы, камыщину (или палку) ломають и бросають тамъ-же, но ни въ какомъ случав но несуть домой, изъ опасенія, что тогда еще вто-нибудь упретъ изъ той-же семьи. Здёсь, очевидно, вроется та первобытная мысль, что все, что понадобилось умершему, должно навсегда принадлежать ему, за нарушение же своихъ правъ повойникъ накажетъ смертью. Впрочемъ, въ качествъ раціональнаго объясненія церемоніи оставленія на могиль мерки повойнива можеть быть выставлено соображеніе, что этоть обычай внушень цечальнымъ опытомъ переноса заразныхъ болѣзней посредствомъ предметовъ, соприкасавшихся съ умершимъ, но въ такомъ случесь непонятно, для чего эту камышину или трость ломають на момиль. Обыкновенно, какъ известно, ломають или сжигають на. могилѣ предметы съ цѣлью освободить души покойниковъ и предоставить ихъ въ распоряжение умершихъ.

Обратимся въ дальнёйшимъ сопровождающимъ похороны обычаямъ. Первые хлёбы для келеха испечены; два или три первыхъ хлёба бросаютъ собавамъ, чтобы загладить вину умершаго передъ ними на тотъ случай. если онъ когда-либо забылъ помормить собавъ (сел. Арашенда Сигнахск, уёзда). Это умилостивление собавъ облегчаетъ тавже дущё странствование въ загробномъ мирё (сел. Джимити Сигнахскаго уёзда).

Женщины, цриготовляющія хлібы, выпивають за упокой усопщаго немного вина, что считается полезнымь для души усопшаго.

Въ то-же время въ комнать, гдъ лежитъ покойникъ, происходитъ одланивание. Изъ двухъ восковыхъ свъчей дълаютъ крестъ; одинъ конецъ его даютъ въ руки умершему, а три свободныхъ зажигаютъ и тотчасъ тущатъ, прикрывая свъчи саваномъ (сел. Джнмити). Этотъ обрядъ выполняютъ и ингилойцы, которые даютъ въ правую руку покойнику вдвое сложенную свъчу, зажигаютъ и немедленно тущатъ <sup>1</sup>). Церемонія эта, повидимому, является символомъ угасшей, какъ свъча, жизни.

Патріархальный вахетинсвій врестьянинъ все еще придерживается простодушной вёры, будто мертвецъ слышитъ все, что оволо-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Сб. матер.", вып. XVII, отд. II, стр. 159 н 160.

него говорять, поэтому окружающие покойника не прочь вступить съ нимъ въ бесёду. Близкие родственники иногда упрекають покойника за то, что онъ оставилъ ихъ въ этомъ мірё нужды и печали, а самъ ушелъ, причинивъ глубовое горе.

Упреки переходять въ брань: "пусть закроются твои глаза за то, что оставилъ насъ; пусть сожженъ будетъ твой "джани" (сила, здоровье), какъ ты сжегъ нашъ "джани"! (сел. Арашенда Сигнахсь. уйзда).

Въ такомъ отношени къ покойнику ничего изть удивительваго. Готтентоты не только ругають, но даже быють мертвыхъ за то, что они уходять оть нихъ. Осетины тоже иногда обращаются къ покойняку съ проклятіями — "судзга фаба-дай!" ("сидъть-бы тебъ въ огнѣ!"), и все за то, что онъ покинулъ малолѣтнихъ дътей, оставилъ стариковъ безъ потомства и т. д. <sup>1</sup>). Нѣкоторын женщины, приходя проститься съ умершимъ, просять его передать ихъ близкимъ покойникамъ разныя поручена: напр., что имъ здѣсь хорошо живется, пусть тамъ не безпокоятся, было-бы имъ хорошо (Арашенда) и т. п. Взгладъ достаточно распространенный. Новый мертвецъ представляется путешественникомъ, отправляющимся въ страну тѣней, куда онъ можетъ снести словесныя порученія и даже вещественныя посылки. Порученія мертвымъ даютъ, напр., гурійцы <sup>2</sup>), пшавы <sup>3</sup>).

Незадолго передъ выносомъ покойника двё женщины вносятъ въ комнату въ ситё лавашъ, обливаютъ его виномъ и, ставъ по обѣ стороны покойника, ломаютъ надъ нимъ лавашъ на куски и раздаютъ присутствующимъ, чтобы тѣ помянули усопшаго (Телавъ). Лавашей бываетъ одинъ или нѣсколько, но непремѣнно нечетное число—3, 5, 7. Иногда хлѣбъ и вино даются отдѣльно (Кодало), или хлѣбъ врошится въ чашкѣ съ виномъ и каждый изъ присутствующихъ беретъ по куску (сел. Уріатубани Телавск. уѣзда). Это угощеніе присутствующикъ, въ сущности говоря, есть угощеніе покоѣника передъ отправленіемъ его въ путь, по смыслу то-же самое, что у гурійцевъ "сулисъ сагзали" или "дорожное довольствіе для души"; разница лишь въ томъ, что гурійцы съѣдаютъ и распиваютъ дорожную порцію мертвеца на его могилѣ '), а кахетинцы въ домѣ.

•

•) "Сб. матер.", XVII, отд. II, стр. 84.

<sup>1)</sup> К. Хетагуровъ-"Оссоба", "Кава. Въстн.", 1902 г., № 7-й.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) "Co. mat.", XVII, org. II, crp. 81.

<sup>•)</sup> М. Ковалевскій-"Законъ и обычай на Кавказъ", т. II, стр. 76.

Какъ ни хорошъ былъ человѣкъ при жизни, но вто поручится за то, что, и переселившись въ царство духовъ, онъ будетътакъ-же доброжелательно относиться въ живымъ?

Быть можетъ, найдутся у него причины мстить живымъ и делать имъ непріятности. Благоразуміе поэтому требуеть напередъ принять мёры для огражденія дома отъ непріязненныхъ постщеній покойника. М'ёры эти бывають разнаго рода. Прежде всего, унося покойника изъ дома, заботятся о томъ, чтобы онъ не могъ найти дорогу обратно. У многихъ народовъ было въ обычаѣ выносить умершаго не черезъ дверь, а черезъ особое отверстіе, продѣланное для этого въ стѣнѣ. Отверстіе послѣ того задѣлываютъ, и мертвецъ, еслибы и вернулся къ дому, все-таки не съумѣлъ-бы пронивнуть внутрь. У современныхъ кахетинцевъ умершаго выносять въ дверь, но, какъ воспоминание о старинномъ предохранительномъ пріемѣ, сохраняется слѣдующій обычай. Прежде, чёмъ выносить покойника, притворяютъ дверь и. гробомъ три раза ударяютъ въ стѣну или въ затворенную дверь. Этоть обычай, какъ и многіе другіе, въ разныхъ мѣстностяхъ Грузіи претерп'яваетъ измѣненія. Такъ, въ Кодало иногда толькохлопають дверью три раза, поднимають и опускають гробь, а потомъ выносять. Въ Гуріи воспоминаніе о древнемъ обычаѣ выносить покойника черезъ проложанное въ стънъ отверстие сохраняется нагляднье: посль выноса умершаго разбивають стекло въ окнѣ или ломаютъ заборъ или плетень. Этимъ, по современному объясненію, домъ очищается отъ смерти<sup>1</sup>).

Черезъ проломъ въ стѣнѣ выносили покойника и славяне. Такъ, напр., вынесли св. Владимира (1015 г.): "межю клѣтьми проимавше помостъ"... Самоѣды вытаскиваютъ трупъ умершаго за ноги черезъ отверстіе, продѣланное въ стѣнѣ <sup>2</sup>); такъ-же иногда выносили своихъ покойниковъ монголы страны Тангутъ временъ. Марко-Поло <sup>3</sup>). Такъ поступаютъ еще и теперь остяки, юраки, тунгусы, маньзы, эскимосы и различныя племена сѣверо-американскихъ индѣйцевъ—аджибвеи, алгонкины, тлинкиты и мн. др. народы <sup>4</sup>).

Ŀ



<sup>1) &</sup>quot;Сб. матер.", XVII, отд. II, стр. 84 и 85.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Лангвафель -- "Азіатскія расы", прибавленіе В. Передольскаго; С. Максимовъ -- "Годъ на Стверъ", стр. 533.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) И. П. Мянаевъ-"Путешествіе Марко-Поло", СПб., 1902 г., стр. 76.

<sup>•)</sup> Д. Анучинъ-"Сани, задья и кони, какъ принадзежности похороннаго обряда", стр. 3-13.

Когда покойникъ вынесенъ, вслѣдъ ему бросаютъ камень, чтобы прогнать смерть; при этомъ мальчикъ, бросающій камень, становится спиной къ удаляющейся похоронной процессіи (Уріатубани). Вмѣсто того, чтобы бросать камень вслѣдъ покойнику, во многихъ мѣстностяхъ Кахетіи камень кладутъ на то мѣсто, гдѣ стоялъ гробъ. Въ Кизикіи кладутъ не камень, а желѣзныя орудія—топоръ, кинжалъ, ножъ. Подобныя суевѣрія знакомы и другимъ народамъ. У ннгилойцевъ мальчикъ бросаетъ вслѣдъ покойнику камень и говоритъ: "изъ твоей доли здѣсь ничего болѣе не остается; ты, что тебѣ слѣдовало, все уже получилъ; теперь оставь насъ въ покоѣ!"<sup>1</sup>).

У абхазцевъ по выносѣ гроба домъ немедленно опоясываютъ шелковымъ шнуркомъ, "чтобы еще кто-нибудь въ домѣ не умеръ", какъ они объясняютъ <sup>2</sup>). Карталинцы послѣ похоронъ возвращаются другой дорогой, "чтобы не было несчастья" (Гори). Дагестанскіе горцы сел. Мюраго, очевидно, чтобы покойникъ не нашелъ дороги въ домъ, послѣ похоронъ не возвращаются съ кладбища прямо домой (тогда "не долго будешь жить", говорятъ они): сначала слѣдуетъ куда-нибудь зайти, посидѣть, поговорить, потомъ уже итти домой ').

Темиргоевцы, возвращаясь послѣ похоронъ съ кладбища, стараются не огладываться назадъ <sup>\*</sup>), опять таки, несомнѣнно, изъ опасенія, чтобы покойникъ не послѣдовалъ за ними.

Въ Гуріи безъ оглядки идетъ на кладбище изъ дома тотъ, кто несетъ "сулисъ сагзали"— "дорожное довольствіе для души" <sup>в</sup>). У армянъ Зангезурскаго убзда не долженъ оглядываться при выносѣ покойника изъ дома священникъ <sup>6</sup>).

День похоронъ долженъ быть посвященъ покойнику. Поэтому повсюду въ Кахетіи въ день похоронъ умершаго сосъди его не работаютъ, и, если строго придерживаются старыхъ обычаевъ, то весь день; но такъ какъ время иногда дорого и терять его хотябы и въ угоду мертвымъ невыгодно, то установился новый обычай—не работать до тъхъ поръ, пока покойника пронесутъ мимо девяти торне (печей). Если-же кто-либо позволитъ себъ работать

- <sup>э</sup>) "Сб. мат.", XIII, отд. II, стр. 154.
- •) "Сб. мат.", XXIX, отд. І, стр. 110.
- •) "Сб. мат.", XVII, отд. II, стр. 84.
- •) "Сб. мат.", XIII, отд. І, стр. 111.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Сб. мат.", вып. XVII, отд. II, стр. 160

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) "Сб. мат.", вып. IV, отд. II, стр. 82.

раньше этого срока, то разгийванный этимъ покойникъ потребуетъ его къ себй: "кончай работу, скажетъ ему мертвецъ, и иди за мною!" (сел. Курдгелаури Телавск. уйзда).

Въ Карталиніи въ день похоронъ умершаго не работаютъ его сосѣди и всѣ желающіе выразить покойнику свое уваженіе (Горійскій уѣздъ).

Любопытны бывають позднёйшія толкованія, которыя придаеть народь обычаю, унаслёдованному оть предковь, первоначальный смысль котораго утратился. У зангезурскихь армянь, напр., родственники покойника не работають, пока покойникь находится въ церкви; въ случаё нарушенія этого запрета покойникь лишится рая <sup>1</sup>).

Кромѣ воздержанія отъ работы необходимо и иными способами выразить свое почтеніе въ умершему: если можно, проводить до кладбища, если нѣть, хотя встать, когда его проносять. Въ Кахетіи, когда проносятъ покойника, поднимаютъ даже дътей, лежащихъ въ люлькахъ. Если не приподнять колыбели, то лежащій въ ней ребенокъ, какъ полагаютъ, не научится ходить, не будеть даже держаться на ногахъ, пока его затёмъ не подержать нѣкоторое время въ стоячемъ положеніи надъ какимъ-либо покойникомъ<sup>3</sup>). Почтительное отношение къ умершимъ наблюдается у большинства народовъ. Айсоры увѣрены, что мертвецъ или сопровождающій его ангель накажеть всякаго, кто не выйдеть, когда несуть этого покойника: поэтому они выводять дётей и выносять больныхъ, если послѣдніе сами не въ силахъ выйти в). Карачаевцы считають необходимымъ провожать покойника хотя-бы на небольшое разстояние. У пшавовъ тъ селения, въ которыхъ проживаютъ родственники умершаго, "обязаны принять участіе въ похоронахъ и съ этою цёлью пріостановить работы до момента преданія мертвеца землѣ" 4).

Въ гробъ кахетинцы кладутъ иногда предметы, которые особенно любилъ покойный, напр., табакъ, чтобы покойный не терпѣлъ въ немъ нужды; иногда заботливая жена въ карманы покойнаго мужа тайкомъ кладетъ немного денегъ на дорогу; быть можетъ, покойнику придется гдѣ-нибудь заплатить за пропускъ (Уканамхари).

<sup>1) &</sup>quot;Сб. мат.", XVII, отд. II, стр. 201.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) "Сб. мат.", XIX, отд. II, стр. 86.

<sup>&</sup>lt;sup>э</sup>) "Сб. мат.", IV, отд. I, стр. 316, 322 п 323.

<sup>•)</sup> М. Ковалевский-"Законъ п обычай на Кавказъ", т. II, стр. 75.

Нужно, однако, замётить, что этоть видъ трогательной заботливости объ умершемъ въ настоящее время въ Кахетіи наблюдается рёдко. Монету для привратника рая кладуть своимъ мертвымъ ингилойцы<sup>1</sup>); для другихъ надобжестей кладуть въ разныхъ мёстахъ Россіи, напр., въ Пошехонскомъ уёздё, чтобы заплатить за перевозъ черезъ огненную рёку, отдёляющую рай<sup>3</sup>), въ Малороссіи для уплаты "за мёсто"<sup>8</sup>), у болгаръ, чтобъ расплатиться на томъ свётё съ долгами<sup>4</sup>) и т. п.

Считается выраженіемъ вниманія въ покойнику принять участіє въ засыпаніи его могилы: поэтому всё присутствующіе на кладбищё бросаютъ въ могилу по горсти или по лопатё земли, произнося при этомъ: "да помилуетъ Богъ!" (Гмертма шениикалосъ!). Взглядъ, что участіе въ засыпаніи могилы является выраженіемъ почтенія въ умершему, существуетъ у многихъ народовъ и имѣетъ свое объясненіе. Съ этимъ обыкновеніемъ мы встрѣчаемся у червесъ <sup>в</sup>) и др. народовъ <sup>6</sup>).

Происхожденіе обычая могло быть таково. Увеличнвая могильную насыль, родственники умершаго руководились желаніемъ укрыть трупъ отъ расхищенія животными; съ другой стороны, могло дѣйствовать и опасеніе, какъ-бы покойникъ не вышелъ изъ могилы и не надѣлалъ непріятностей живымъ, и потому каждый изъ членовъ общины или рода принималъ участіе въ засыпаніи покойника. Вслѣдствіе этого величина могильной насыпи сдѣлалась показателемъ многочисленности рода, слѣдовательно, и могущества покойника. Отсюда, чѣмъ знатнѣе умершій, тѣмъ больше насыпь. Примѣромъ мегутъ служить курганы кочевниковъ и пирамиды фараоновъ. Такъ было и у сѣверо-американскихъ индѣйцевъ. Участіе въ засыпаніи покойника сдѣлалось знакомъ уваженія и вниманія къ умершему. Горные шотландцы, выражая свое расположеніе къ человѣку, обѣщаютъ: "и я прибавлю камень къ твоей могилѣ!"—"Curri mi elach du euirn" <sup>1</sup>).

При зарываніи могилы кахетинцы лопату не передають изъ

L

\*) "Этн. Об.", XXXIX, ст. Н. Державина, стр. 115.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Сб. мат.", XVII, стр. 159,

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) "Этногр. Обозр.", XXXIX, ст. А. Балова.

<sup>&</sup>lt;sup>э</sup>) "Этногр. Об.", XXXVIII, ст. Хр. Ящуржинскаго.

<sup>•)</sup> Н. Дубровниъ-"Исторія войны и владыч. русскяхъ на Кавк.", т. І, кн. 1-я, стр. 186.

<sup>•)</sup> Магаффи-"Древне-греческая жизнь", стр. 95.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Дж. Леббовъ-"Донсторпческія времена", стр. 95.

рукъ въ руки, а кладутъ на землю, такъ что слёдующій беретъ допату не изъ рукъ, а съ земли. Эта суевёрная предосторожность соблюдается, какъ извёстно, и русскими.

Уходя съ могилы, кахетинскіе могильщики снимають лопаты съ древка и надівають такъ, чтобы острая сторона приходилась кверху; въ такомъ видів приносять лопаты во дворъ умершаго, на келехи.

Возвращающихся съ похоронъ встричаетъ во двори одинъ изъ родственниковъ умершаго съ кувшиномъ воды. Пришелшіе должны прежде всего вымыть руки, въ нёкоторыхъ мёстностяхъ и глаза. Встрётившій ихъ льеть непрерывной струей изъ кувшина воду, и, пока течеть вода, всё родственники умершаго должны успѣть помыть руки. Если вода въ кувшинѣ останется, ее сейчасъ-же выливають; если воды не станеть, тогда плохо: новая смерть случится въ этомъ домѣ. Обыкновеніе мыть руки происходить изъ распространеннаго у многихъ народовъ представленія, по которому мертвый-существо нечистое, почему всякій, хотя-бы только провожавшій его до кладбища, становится оскверненнымъ и нуждается въ очищении. Въроятно, къ числу такихъ-же очистительныхъ средствъ слёдуеть отнести существующій въ Телавскомъ уёздё обычай по возвращении съ похоронъ съёдать по куску хлёба, намоченнаго въ уксусв. Мытье рукъ практикуется въ Карталинін. гдъ провожавшихъ покойника встречаетъ человекъ съ кувшиномъ воды и накрошеннымъ хлѣбомъ, намоченнымъ въ винѣ (Гори), въ Имеретін <sup>1</sup>), въ Гурін, гдъ руки обмывають уксусомъ <sup>3</sup>), и у другихъ племенъ Кавказа. Пермскіе вотяки Гондырскаго края послѣ похоронъ даже моются въ банѣ 8).

Поминальный об'ёдъ или келехъ, устранваемый по возвращении съ похоронъ, им'ёстъ, конечно, назначеніемъ послужить на пользу умершему, но въ настоящее время этотъ первоначальный смыслъ похороннаго пиршества почти утраченъ кахетинскимъ населеніемъ; сохраняется лишь неопредѣленное опасеніе, что, если не устроить келеха, покойнику будетъ нехорошо. Келехъ заканчивается обыкновенно слѣдующимъ обрядомъ. Приносятъ зажженную восковую свѣчу, хеладу вина и шашлыкъ на деревянномъ шампурѣ. Ка-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Có. mat.", XIX, org. I, crp. 188.

<sup>&</sup>lt;sup>2)</sup> "C6. mar.", XVII, org. II, crp. 85.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) "Изв. общ. истор., арх. и этн. при казанск. уняв.", т. XIX, вып. З и 4, ст. И. Яковлева, стр. 195.

ждый изъ присутствующихъ беретъ свѣчу, съѣдаетъ кусокъ шашыка и, отливъ изъ хелады нѣсколько капель вина на хлѣбъ, лежащій на столѣ, произноситъ: "за упокой усопшаго" и пьетъ изъ хелады. Церемонію эту начинаетъ священникъ, какъ самое почетное лицо на обѣдѣ. Когда шашлыкъ, свѣча и вино обойдутъ всѣхъ присутствующихъ, шампуръ ломаютъ на куски, "чтобы не понадобился для другого покойника", т. е. чтобы еще кто-нибудь не умеръ въ домѣ. Очевидно, шампуръ, какъ и приготовленный на немъ шашлыкъ, долженъ поступить въ распоряженіе умершаго и потому больше не можетъ служить живымъ: долженъ быть сломанъ. Отданное мертвецу неприкосновенно для живыхъ: взглядъ въ свое время очень распространенный. Самоѣдъ ни за что не рѣшится взять сучка для костра изъ саней, на которыхъ отвезенъ къ могилѣ покойникъ, —иначе мертвецъ пожалуетъ въ юрту <sup>1</sup>).

Съ погребениемъ умершаго заботы о немъ далеко не кончены. Необходимо время-отъ-времени доставлять ему приношенія, чтобы облегчить загробную его участь. Съ этой цёлью въ 7-й, въ 40-й день и черезъ годъ послѣ смерти устраиваются поминки. Какое именно облегчение дадуть онъ умершему, нынъшний кахетинецъ не представляетъ ясно. Повидимому, первое время по смерти души кахетинскихъ покойниковъ обрѣтаются въ загробномъ мірѣ на привязи или связанныя. Освобождають ихъ изъ этого неловкаго положенія поминки, устроенныя въ указанные сроки. Воть почему эти поминки носять многознаменательное название "сулись ахсна"-, отвязывание души". Безусловно необходимую принадлежность этихъ поминокъ составляетъ баранъ. Прежде чѣмъ рёзать барана, ему въ знакъ посвященія его умершему дають немного освященной соли и прижигають клокъ шерсти на лбу. Сначала отправляются въ церковь отслужить панихиду и освятить соль для барана; изъ церкви приглашають священника въ домъ, гдъ онъ освящаетъ мясо въ котлахъ. Лучшая часть барана – филе по обычаю поступаеть въ собственность священника. Остальное побдается приглашенными гостями и раздается сосбдямъ. "Сулисъ ахсна" черезъ недблю послѣ смерти устраивается также у гурійцевъ <sup>2</sup>), имеретинъ <sup>3</sup>), карталинцевъ; баранъ у всѣхъ считается неизбъжнымъ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Лангкафель-"Азіатскія расы", прибавл. В. Передольскаго.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) "C6. mat.", XVII, org. II, crp. 79.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) "Сб. мат.", XIX, отд. I, стр. 133. Здѣсь почему-то названо "хелись гахсна"— "открытіе руби".

Въ Кизикін поминки въ седьмой день совершаются на могилѣ. На коврѣ ("халича") ставятъ принесенную пищу—"*таблу*" (хлѣбъ, курица, вино и ребра барана съ почками). "Табла" освящается священникомъ, и присутствующіе приступаютъ къ ѣдѣ на благо усопшаго. При этомъ не забываютъ, что все это дѣлается ради дорогого покойника, поэтому на могилу отливаютъ вина изъ хеладъ и стакановъ; иногда приносятъ также кувшинчикъ или бутылку воды и выливаютъ на могилу, чтобы покойникъ могъ утолитъ жажду.

Въ Уканамхари мною записанъ также обычай, котораго я не встръчалъ въ другихъ частяхъ Кахетіи. Въ седьмой или въ годовой день послё смерти на могилу приносять всю одежду покойнаго, начиная съ папахи и кончая чустами; складывають одежду такъ, какъ она надъвается на человъка, такъ что получается нѣчто вродъ чучела покойника. Чучело освящается священникомъ и раздается по частямъ сверстникамъ умершаго. Въ Гуріи надъ такимъ чучеломъ продълывается церемонія оплавиванія. У абхазцевъ въ годовой день или по истечении 10 м'всяцевъ послѣ смерти совершается оплакивание надъ вещами покойнаго въ его домѣ 1). Въ теченіе перваго года по смерти на могилу по субботамъ (или восвресеньямъ) приносятъ коливо-иандили. Кромѣ цандили приносять иногда хлебъ, сыръ, мясо, вино, чтобы хорошенько угостить покойника, и поливають могилу водой, чтобы покойникъ могъ напиться. По истечении годового срока эти приношения обыкновенно превращаются, хотя нѣкоторые особенно заботливые родственники и послѣ года не оставляють своихъ умершихъ безъ нищи. Кориленіе мертвыхъ одинъ разъ въ недълю въ обычаъ у многихъ кавказскихъ народовъ. Осетинскія женщины посѣщаютъ своихъ мертвыхъ съ приношеніями по пятницамъ, почему эти поиннки называють сабатизарь-вечерь подь субботу ); сванеты приносять пищу на кладбище въ теченіе года по субботамъ "); карталинцы каждую субботу пекуть пирожки и разсылають сосёдямъ (Горійскій увзять).

Годовыя поминки повсюду отличаются отъ другихъ поминокъ большимъ обиліемъ яствъ, большею пышностью. Въ Кахетіи

76

IJ

E

Ċ

ą

Ć

<sup>&#</sup>x27;) "Сб. мат.", IV, отд. II, стр. 73.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Вс. Миллеръ-"Осетинскіе этюды", ч. II, стр. 287; "Сб. мат.", XVI, отд. I, стр. 16.

<sup>•) &</sup>quot;Сб. мат.", Х, отд. I, стр. 80, а также А. И. Стояновъ-"Путешествіе по Сванетін", стр. 440.

для этого случая рёжуть не меньше двухъ барановъ, а богатые и нёсколько десятковъ. Поминальную пищу разсылають также тёмъ сосёдямъ, которые почему-либо не могуть присутствовать на поминкахъ, и бёднымъ односельчанамъ: посылается лавашъ, кусочекъ баранины, немного супа, бутылка вина и т. п., въ зависимости отъ состоянія справляющаго илисъ ипред-годовыя поминки.

За 2—3 дня до истеченія годового срока на могилу владуть каменную плиту, или ставять простой камень въ головахъ могилы. Плита или камень освящается священникомъ. Класть камень въ самый годовой день избъгаютъ вслъдствіе предубъжденія, что это непремѣнно навлечетъ рядъ несчастій на всю фамилію. Если бы случилось такъ, что въ теченіе года камень не удалось положить, въ такомъ случаѣ нельзя уже класть его до тѣхъ поръ, пока еще ито-нибудь въ семьѣ не умретъ, хотя-бы этого случая пришлось дожидаться много лѣтъ. Въ плитѣ иногда бываютъ выдолблены однадвѣ неглубокія чашечки, куда во время дождя собирается вода "для птицъ". Карталинцы кладутъ камень также до истеченія года послѣ смерти (Гори).

По прошествіи года покойникамъ, какъ уже сказано, прекращаютъ еженедѣльныя приношенія, но въ нѣкоторые дни о нихъ все-таки вспоминаютъ и устраиваютъ поминки. Важиѣйшіе поминальные дни пріурочены къ веснѣ. По древнему иравскому вѣрованію, весной, вмѣстѣ съ оживаніемъ природы, пробуждаются и умершіе отъ зимняго сна. Въ нѣкоторыхъ мѣстностахъ Россіи п теперь, когда во время зимникъ холодовъ вдругъ наступаетъ оттепель, говорятъ: "родители въдохнули", т. е. дохнули тепломъ <sup>1</sup>). Очевидно, въ связи съ такимъ представленіемъ о загробномъ существованіи и находится обычай устранватъ большія, общія поминки умершихъ именно въ началѣ весны.

Въ Кахетіи, въ день Вербнаго Воскресснія тв, у вого есть недавно умершіе, приносять въ церковь для поминовенія ихъ балыкъ. Священникъ освящаетъ приношеніе, отм'вриваетъ одну пядь (четверть) себ'в, а остальное принесшіе берутъ домой, и тамъ поминаютъ покойниковъ (Телавскій убздъ).

Совершенно такъ же поступаютъ нарталинцы Горійскаго уйзда въ Вербное Восиресеніе и на Благовѣщеніе. На Пасху для поминовенія недавно умершихъ (1—3 года) рѣжутъ барашкя, приносятъ на могилу, часть раздаютъ сосёдямъ, часть бѣднымъ, часть

<sup>1)</sup> А. Фаминцынъ въ "Этногр. Об.", кн. XXVI.

съйдается участниками поминокъ. Въ Горійскомъ уйздё на второй день Пасхи поздравляютъ умершихъ и кладутъ на могилё два-три яйца, которыя забираютъ мальчишки. На Троицу на могилу дётей приносятъ живыхъ голубей, чаще пару; голуби поступаютъ въ пользу священника.

Въ день Успенія, 15 августа на могилы приносятъ плоды новаго сбора — яблоки, груши, сливы, инжиръ, виноградъ, арбузы, дыни и т. п., чтобы покойники вкусили новыхъ плодовъ земныхъ. Часть приношеній поступаетъ причту, остальное съёдается на могилё. Ингилойцы 15 августа устраиваютъ общія поминки на могилахъ <sup>1</sup>).

Несмотря на установленный рядъ поминальныхъ дней, родственники умершаго могутъ иногда оказаться недостаточно внимательными къ его нуждамъ въ загробномъ мірѣ и оставить его долгое время безъ пищи. Какъ тутъ заявить о своихъ неудовлетворенныхъ потребностяхъ? Довольно просто. Покойникъ является во снѣ. Приснился умершій родственникъ,—значитъ, онъ терпитъ лишенія. Послѣ такого сновидѣнія спѣшатъ устроить поминки, чтобы накормить умершаго; самое меньшее, чѣмъ можно ограничиться, это—поставить свѣчу въ память умершаго, и отъ этого ему станеть лучше.

Въ заключеніе отмѣтимъ еще нѣкоторые обычан, относящіеся къ умершимъ. О покойникѣ у кахетинцевъ, какъ и у большей части человѣчества, не принято говорить дурно: умершаго можно поминать только добромъ: "Что за хорошій человѣкъ былъ"! "Такого человѣка не найти въ нашемъ селеніи"! Вотъ выраженія, которыя чаще всего приходится слышать о покойникѣ.

Дурнымъ предзнаменованіемъ считается чихнуть въ присутствіи покойника или въ то время, когда о немъ упоминаютъ въ разговорѣ. Это значитъ, что покойникъ требуетъ чихнувшаго къ себѣ; чтобы отстранить эту опасность, кто-либо изъ присутствующихъ тотчасъ-же прикасается рукой къ землѣ, потомъ къ плечу чихнувшаго и произноситъ: "пусть сверстникъ умретъ, но не ты!" или "мтрисасъ!"—, у врага" (пусть сверстникъ умретъ, но не ты!" или "мтрисасъ!"—, у врага" (пусть сверстникъ умретъ, но не ты!" или "мтрисасъ!"—, у врага" (пусть сверстникъ умретъ, но не ты!" или "мтрисасъ!"—, у врага" (пусть умретъ). Это продѣлывается трижды. Такой же взглядъ на чиханіе при разговорѣ объ умершемъ имѣютъ и гурійцы; чихнувшему у нихъ говорятъ: "будь вдоровъ до его (умершаго) возвращенія" з); карталинцы три раза ударяютъ чихнувшаго по плечу и говорятъ: "тависъ гвари мой-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Сб. мат.", вып. XVII, отд. II, стр. 162.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) "Сб. мат.", вып. XVII, отд. II, стр. 121.

витхосъ"—пусть требуеть представителя своей фамиліи, или "шенъ джвари вцерія"—пусть защитить тобя кресть (Гори).

Встрѣча съ покойникомъ (съ похоронной процессіей) считается дурной примѣтой. Такъ, когда везутъ или ведутъ больного и встрѣтятъ покойника, это вѣрный знакъ, что больной не выздоровѣетъ. Если охотникъ или рыболовъ, отправляясь на промыселъ, встрѣтятся съ покойникомъ, это предвѣщаетъ неудачу; особенно нехорошо, когда священникъ, сопровождающій мертваго, обернется въ сторону охотника или рыболова.

Небезынтересное обыкновение сообщаеть Марко-Поло о монголахъ, обыкновеніе, которое, пожалуй, кожеть пролить нёкоторый свѣть на происхожденіе существующаго у многихъ народовъ предразсудка, что встрѣча съ покойникомъ-дурное предзнаменованіе. "Когда тѣла великихъ хановъ несутъ (хоронить) въ той горѣ, всякаго, кого повстрёчають, дней за сорокь, побольше или поменьше, убивають мечомъ провожатые при телъ, да приговаривають: "Иди на тоть свёть служить нашему государю!"... Когда умеръ Монгу ханъ, такъ знайте, болѣе двадцати тысячъ человѣкъ, встрѣченныхъ по дорогѣ, гдѣ несли его тѣло хоронить, было побито" <sup>1</sup>). При такихъ условіяхъ встр'ятить похоронную процессию мало пріятнаго. А подобныя избіенія, какъ извёстно, производились у очень многихъ народовъ. Если не убивали всякаго встрёчнаго, то убивали слугъ, рабовъ, плённиковъ, женъ и т. д. Эти жертвоприношенія смінились затімь кровавыми битвами въ честь мертвыхъ<sup>2</sup>). Естественно, что подальше отъ похоронъ-меньше опасности.

Г. Ф. Чурсинъ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) И. П. Минаевъ-"Путешествіе Марко-Поло", изд. 1902 г., стр. 87.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См., напр., Белохъ-"Исторія Грецін", т. I, стр. 91.

310%





